
Гласило 
Епархије нишке 
за хришћанску 

просвету и 
културу

Пета серија 
Број 35
(1/2025)

Први број 
прве серије 

објављен 
1899. године

Излази четири 
пута годишње

ISSN 2560-3469

COBISS.SR-ID 
229429004

Протопрезвитер 
Тома Хопко

Архимандрит 
Мардарије Ковачевић

Кристина 
Митић

Владимир 
Цветковић

Вук 
Даутовић

ХРИСТОС ДОЛАЗИ 
ДА ОБНОВИ ЛИК

БОГ НАМ 
ПОКАЗУЈЕ ПУТ 

ХРИШЋАНСКИ МОТИВИ 
У ФОЛКЛОРУ ЗА ДЕЦУ 

СВЕТИ ВЛАДИКА НИКОЛАЈ 
О НАРОДНОЈ ПРОСВЕТИ 

ЗЛАТАРСТВО И ФИЛИГРАНСКА 
УМЕТНОСТ ЈУГА СРБИЈЕ 



УВОДНО СЛОВО 
ГОСПОД ПОКАЗУЈЕ: 

ЗА СВАКОГА ИМА МЕСТА 
Јеромонах Николај Јоцић

БОГОСЛОВЉЕ
Свети Јован Златоусти

Због чега се наводи 
Јосифов родослов?

Протопрезвитер Тома Хопко
Христос долази да обнови лик

Презвитер др Бобан Димитријевић
КАКО СХВАТАМО СПАСЕЊЕ У ХРИСТУ

Уводна божићна катихеза одржана
у Храму Св. цара Константина 

и царице Јелене у Нишу
Преподобни Пајсије Величковски

Како се мирјанин може спасити
Константин Николакопулос

Свети Јован Златоусти 
као пастирски тумач 

Светог писма

ДУХОВНЕ ПОУКЕ
МЛАДИ НА СВОЈИМ ПЛЕЋИМА НОСЕ 

ДУХОВНИ ЖИВОТ НАШЕГ НАРОДА 
Разговор са пензионисаним протојерејем 

ставрофором Новицом Митровићем
Игуман Нектарије Морозов

О НЕРАВНОДУШНОСТИ

ЦРКВА И САВРЕМЕНИ СВЕТ
Архимандрит Мардарије Ковачевић

БОГ НАМ ПОКАЗУЈЕ ПУТ
Бити хришћанин у савременом свету

Монахиња др Васа Ларина
СВЕТЛОСТ ЉУДИМА

Новогодишња порука
Срђан Савић

ТРАНСЦЕНДЕНТНИ СТИЛ НА ФИЛМУ
Драган Вукадиновић

САМО ДРУГА ЉУДСКА ДУША
Презвитер Живко Миловић

СМРТ КАО ПОЧЕТАК ЖИВОТА

ХРИШЋАНСКИ ЖИВОТ
Ђакон Александар Глишовић

КАДА СМО ЗАИСТА ХРИШЋАНИ? 
Питање хришћанског идентитета

Протојереј ставрофор 
проф. др Владимир Вукашиновић

УСМЕРИ, ПРЕПОРОДИ, 
УМИРИ И ИЗМИРИ НАС КОЈИ 

СЛАВИМО СВЕТИ СПОМЕН ТВОЈ
Беседа одржана на 

Светосавској академији 
у Нишу 2025. године

1

2

3

5

7

9

12

14

16

18

19

21

23

25

27

32

33

36

37

40

43

45

46

48

49

50

51

54

56
58

60

ИЗ ПРОШЛОСТИ
ИКОНА КРШТЕЊА ХРИСТОВОГ 
ИЗ ЦРКВЕ У ГОРЊЕМ БАРБЕШУ
Јеромонах Игњатије Ђорђевић
Јереј Далибор Мидић
ИКОНЕ ЦРКВЕ У ГОРЊЕМ БАРБЕШУ 
ИЗ XVII, XVIII И XIX ВЕКА
Јеромонах Игњатије Ђорђевић
ПРОТОСИНЂЕЛ ЈОВАН ВУКИЋЕВИЋ 
(1901–1975), САБРАТ МАНАСТИРА 
СВЕТОГ ЈОВАНА БОГОСЛОВА 
У ПОГАНОВУ
Милан Ранђеловић
ЕПАРХИЈА НИШКА У ПРВОЈ 
ПОЛОВИНИ XIX ВЕКА ПОД 
ОСМАНЛИЈАМА
Кристина Митић
ХРИШЋАНСКИ МОТИВИ 
У ФОЛКЛОРУ ЗА ДЕЦУ

КАТИХЕЗА
Снежана Николић
ТАКМИЧЕЊЕ УЧЕНИКА ВЕРОНАУКЕ
Ангелина Петровић
ВОЛИМ ВЕРОНАУКУ, песма
Владимир Цветковић
СВЕТИ ВЛАДИКА НИКОЛАЈ 
О НАРОДНОЈ ПРОСВЕТИ 

Прикази И ДОГАЂАЈИ
КОНЦЕРТ „ЈУБИЛЕЈИ” 
У СВЕТОСАВСКОМ ДОМУ У НИШУ
КРЕАТИВНА РАДИОНИЦА 
У ХРАМУ СВ. ЦАРА КОНСТАНТИНА 
И ЦАРИЦЕ ЈЕЛЕНЕ У НИШУ
ИЗЛОЖБА ИКОНА 
УРОША МИХАЈЛОВИЋА

ИЗ СВЕТА КУЛТУРЕ
Вук Даутовић
ЗЛАТАРСТВО И ФИЛИГРАНСКА 
УМЕТНОСТ ЈУГА СРБИЈЕ

СЛУЖБЕНИ ДЕО
АКТИВНОСТИ ВДС ЕПАРХИЈЕ НИШКЕ 
„ДОБРИ САМАРЈАНИН”
ИЗ ЛЕТОПИСА ЕПАРХИЈЕ НИШКЕ
СЛУЖЕЊА АРХИЕПИСКОПА И 
МИТРОПОЛИТА НИШКОГ
Архиепископ и Митрополит
нишки г. Арсеније
СВЕТИ САВА ЈЕ АНЂЕО ЧУВАР 
СРПСКОГ НАРОДА
Део беседе одржане на 
Светој архијерејској литургији на празник 
Светог Саве, 27. јануара 2025. године, 
у Саборном храму Силаска Светога Духа 
на апостоле у Нишу

Гласило 
Епархије нишке 

за хришћанску просвету 
и културу

Излази 
са благословом 

Његовог 
високопреосвештенства 

Архиепископа и 
Митрополита нишког 

г. Арсенија

Пета серија, број 35 (1/2025)
Први број прве серије 
објављен 1899. године

Излази четири пута годишње

Издавач: 
Православна eпархија нишка

Адреса: Епархија нишка, 
Епископска 3, 18000 Ниш

E-mail: glas@eparhija-niska.rs

Уређивачки одбор: 
протојереј Дејан Јовановић

јеромонах Игњатије Ђорђевић
јереј Владе Капларевић

јеромонах Николај Јоцић
јереј Далибор Мидић

ђакон Лазар Павловић
ђакон Александар Глишовић, проф.

Јелена Љубеновић

Уредник: 
Ивица Живковић 

Лектура: 
Милена Мишић Филиповић

Дизајн и компјутерска обрада: 
ђакон Милорад Милосављевић

На корицама: 
Икона Крштења Христовог, 

Црква Светог Георгија 
у Горњем Барбешу 

фотографије: 
јереј Душан Јанковић

Штампа: 
„Пергамент Принт”, Ниш 

Тираж:
1500 примерака

Глас Епархије нишке
излази уз помоћ

Управе за сарадњу са црквама
и верским заједницама
Министарства правде

Владе Републике Србије

CIP - Каталогизација у публикацији 
Народна библиотека Србије, 

Београд

271.222(497.11)-773

ГЛАС Епархије нишке :
гласило Епархије нишке за 

хришћанску просвету и културу/ 
уредник Ивица Живковић. - 

2025, бр. 35 (фебруар). - 
Ниш : Епархија нишка, 2025. - 

(Ниш : Пергамент Принт). - 30 cm

ISSN 2560-3469 = 
Глас Епархије нишке 

(Ниш. 2025)
COBISS.SR-ID 229429004



Господ показује: 
за свакога има 

места

Јеромонах 
Николај 
Јоцић

одословља у јеванђељима по Марку и Луки запра-
во су Јосифова родословља. Њихова сврха није 
да се наговести да је Исус зачет од Јосифовог 
семена. Напротив, у том погледу оба јеванђеља 
потпуно су јасна: Исус је рођен од Девојке Ма-

рије силом Духа Светога. Ствар је у томе да Исус 
законски води порекло од Јосифа и његових пре-

дака. Исусов законски отац јесте Јосиф, син Давидов, 
законити муж Марије. Набрајање генерација људи које су водиле ка 
Исусовом рођењу има једну битну сврху: то је потврда да је Бог ве-
ран својим обећањима чак и када његов изабрани народ често није 
веран. Међу људима од којих је потекао Исус има и грешника, па и 
незнабожаца. Исус не потиче само од светих и праведних, него и од 
грешних, и не само од Јевреја, него и од пагана. Четири жене у ро-
дослову код Јеванђелисте Матеја: Тамара, Рава, Рута и Соломонова 
мајка Витсавеја, Уријина жена коју је Давид преотео, пореклом су из 
озлоглашених паганских племена. Све је то уграђено у родослов, у 

порекло нашега Бога. 

Ми често тражимо неку моралну беспрекорност, 
неки идеалан стил живота и неку потпуну чистоту 

у понашању других. О томе треба да се води рачуна, али 
онда се ту често претера и помисли како хришћани треба 

да буду нека надбића, супербића, и ми заборављамо ко смо. 
Не само да је Исус јео и пио, већ је често изазивало збуњеност 

то што седи са грешницима, људима сумњивог морала, осведоченима – као што 
и данас замерамо свештеницима што седе, друже се са овима или онима, за које 
знамо ко су, што с њима деле време и простор. Видите, Господ још пре свога 
рођења показује да за свакога има места, да за свакога Господ брине, да свакога 
чека, и да се свако ко се уградио у живот овога света и у вечни живот се уграђује 
на тајанствени начин. Ово не треба да буде на саблазан и да збуњује. Овде се види 
и да црква никада не заборавља значај женскога рода, значај који она придаје Бо-
городици на првом месту, али, ево, и овим другим женама из Старог завета, које 
су ушле у генеалогију, у породично стабло светих људи.

Христос долази да обнови лик, како пише знаменити православни теолог, 
протопрезвитер Тома Хопко. А нама савремени архимандрит из Епархије 

нишке подсећа да нам Бог показује пут. То нам сведоче и велики редитељи који 
су снимали филмове трансцендентног стила, као и психијатри, који су напо-
мињали да и данас само друга људска душа може да разуме, окрепи и излечи 
душу ближњега. У наставку овог броја показујемо и како је изгледала наша 
епархија под влашћу Османлија у првој половини XIX века, који су истакнути 
хришћански мотиви у фолклору за децу, шта је Свети владика Николај учио о 
народној просвети, какви су били плодови златарства и филигранске умет-
ности југа Србије. Мали Урош Михајловић у оквиру 
креативне радионице при нишком храму одржао 
је своју прву изложбу икона, а светосавско слово 
и ове године произнели су први међу нама: Ви-
сокопреосвећени архипастир Епархије нишке 
г. Арсеније и уважени професор Богословског 
факултета из Београда.

Видите, 
Господ још 
пре свога 
рођења 
показује да 
за свакога 
има места, 
да за свакога 
Господ брине, 
да свакога 
чека, и да се 
свако ко се 
уградио у 
живот овога 
света и у 
вечни живот 
се уграђује на 
тајанствени 
начин. 
Ово не треба 
да буде на 
саблазан и 
да збуњује.

1

а \

У
ВО

Д
Н

О
 С

Л
О

ВО



Свети Јован Златоусти

Због чега се
наводи Jосифов 

родослов?

Из Делâ 
Светог Јована 

Златоустог, 
том дванаести, 

издање Епархије 
нишке 2023. 
Одломак из

 „Беседе треће на 
Светог Матеја 
Еванђелисту”

Због тога ни 
апостоли то не 

говоре на почетку, 
него о васкрсењу 

говорећи много 
и често, будући 

да је таквих 
примера било 

и у претходним 
временима, ако и 

не управо таквих, 
а да је рођен од 
Дјеве не говоре 

непрекидно, 
него се ни сама 

Мати његова није 
усудила то изнети 

на видело. 
Гледај, наиме, 

шта Дјева каже 
њему: Ево, ја 

и о�ац �вој 
�ражисмо �е 

(Лк. 2. 48).

бог чега Матеј наводи родослов Јосифа који рођењу Ису-
совом ништа није допринео? Еванђелиста није хтео да Ју-

дејима у време рођења буде очигледно да је Христос рођен од 
Дјеве. Ако је, наиме, Христос много тога остављао у сенци, 

називајући себе Син човечји, и није нам свуда јасно открио 
једнакост са Оцем, што се чудиш ако је и ово за сада оставио 
у сенци, уређујући чудесно нешто и велико? Шта је, кажеш, 
то чудесно? То што је Дјева спасена и ослобођена злога по-
дозрења. Да је то, наиме, Јудејима од почетка било очиглед-
но, убили би Дјеву, изврћући то што се говори, и осудили би 

је због прељубништва. Јер ако су у погледу других ствари о 
којима су почесто имали примере у Старом завету, отворено 

бестидни били – јер кад је Христос демоне изгонио, називали су 
га демонизованим, и кад је у суботу болеснога исцелио, сматрали су 

да је противник Божји, премда је и претходно субота често пута била 
нарушена – шта не би казали кад се то говори? Имали су, наиме, све пре-

тходно време као савезника, током ког се нешто такво никад није десило. 
Јер ако су они после оноликих знамења њега називали син Јосифов, како би 

могли пре њих поверовати да је рођен од Дјеве?

Управо због тога се наводи Јосифов родослов, и Дјева се заручује за њега. Јер 
кад је Јосиф, муж праведан и чудесан, имао потребу за многим доказима 

како би прихватио то што се збило: и анђела, и виђење у сну, и сведочанство 
пророкâ, како би Јудеји, наопаки и покварени будући, и тако се непријатељски 
према њему држећи, како би они могли прихватити ту мисао? Силно је, наиме, 
требало да их збуњује тај чудан и нов догађај, и то што се никада ни за шта так-
во није чуло да се збило код предакâ. Ко се, наиме, једном увери да је он Син 
Божји, надаље ни у погледу тога нема сумње, а ко сматра 
да је он преварант и противник Божји, како да се тиме 
још више не саблазни и не буде наведен на оно по-
дозрење? Због тога ни апостоли то не говоре на 

почетку, него о васкрсењу говорећи много и 
често, будући да је таквих примера било и 
у претходним временима, ако и не управо 
таквих, а да је рођен од Дјеве не говоре не-

прекидно, него се ни сама Мати њего-
ва није усудила то изнети на видело. 
Гледај, наиме, шта Дјева каже њему: 

Ево, ја и отац твој тражисмо те (Лк. 
2. 48). Јер, да се то нагађало, надаље се не би 

сматрало ни да је син Давидов, а кад се то не би 
сматрало, изродила би се и многа друга зла. 

Због тога ни анђели то не
говоре другима, него једино

Марији и Јосифу, а 
јављајући благу вест о 

томе шта се догодило 
пастирима, више то 
не придодаше.

2

в \
Богословље












Протопрезвитер Тома Хопко

Христос долази
да обнови 

лик
удска бића, мушкарци и жене, створени су по слици (лику, ико-
ни) и прилици (сличности, подобију) Бога. Ово је једно од ос-
новних учења јудеохришћанског погледа на свет. То значи да ми, 

људи, нисмо пуки производ нашег наслеђа и окружења, 
наше биолошке структуре и генетске предодређености, 
нити резултат случајне комбинације честица материје 
и ћелија, нити тек исход историјских процеса, економ-

ских система и социолошких структура. Наш живот се 
не своди на количину онога што поседујемо, на нашу 

вољу за моћ, на стечено образовање нити на полну жељу и дру-
га задовољства. Све набројано и још много тога заиста су важни, 
па чак и одлучујући елементи људског живота, али ништа од 
тога није оно што нас чини људима. Ми смо људи због тога 
што је наша фундаментална и суштинска особина тa да 
смо најсавршенији створени израз Божјег бића и живо-
та. Створени смо да се угледамо на Бога и да постанемо 
удеоници божанске природе.

Бити створен по слици и прилици Божјој значи бити 
и духовно и материјално биће. То значи бити лич-

ност, бити слободан, доносити одлуке и имати свест о 
себи. То значи познавати и чинити добро, бити способан 
за чињење и за пружање бриге. То значи бити способан 
за управљање и неговање, за стварање и владање. То укра
тко значи, као што су учили сви православни хришћански 
светитељи, имати способност да по Божјој благодати и вољи 
будемо апсолутно све оно што сам Бог јесте по својој природи.

Бог је живи Бог – и ми смо створени да живимо. Бог је мудар – и 
ми смо створени да будемо мудри. Бог је спокојан и радостан, 

добронамеран и саосећајан, моћан и благ – и ми смо створени 
да будемо такви. Бог живи заувек и никада не умире – и ми 
смо створени да будемо бесмртни. Бог влада свиме што 
је створио – и ми смо, као бића саздана по његовој 
слици и прилици, створени да бринемо о њего-
вој творевини. Овај низ може се наставити 
бесконачно, у свим могућим аспектима. 
У свему што Бог јесте, он нас је створио 

да постанемо то исто. И најважније од свега, оно што 
обухвата све конкретне и појединачне елементе: Бог је 
љубав (1 Јн 4. 8. 16) и ми смо његова створења, он нас 
је створио да будемо љубав. Створени смо да волимо 
онако како он воли, да волимо све оно што он воли и, 
пре свега, да волимо њега.

Разлог сваке туге и жалости је то што људска бића 
нису успела да буду – и стога вечно да постају 

– оно што их је Бог створио да буду. У крајњем 
смислу, људи нису успели да воле. То је суштина 
Адамовог и Евиног греха о којем се говори на по-
четку Библије. Своју боголику природу и своје 

Тома Хопко 
(1939–2015), 

пореклом 
из породице 
карпатских 

Русина, 
протопрезвитер 

Православне 
цркве у 

Америци, 
богослов, 
професор 

богословља, 
аутор, беседник. 

Дугогодишњи 
предавач 

Догматике и 
Пастирског 
богословља 

на Академији 
Светог 

Владимира 
и декан ове 
знамените 

установе 
од 1992. до 

2002. године.

Из књиге: 
Протопрезвитер 
Тома Хопко, 
Зимска Пасха: 
размишљања 
о божићно-
-богојављенском 
периоду црквене 
године, Шабац: 
Глас цркве, 2024.

Протопрезвитер 
Тома Хопко, 
фотографија: 
www.pravmir.ru

3

г \

Богословље












боголике енергије људи користе за зло уместо за добро, 
за лаж уместо за истину, за уништавање уместо за ства-
рање, за смрт уместо за живот. Људи кваре своје биће, 
изопачују божански лик у себи и губе своју сличност 
са Богом.

Православни хришћани тврде да је Исус Христос 
дошао да обнови Божју слику и прилику (икону и 

подобије) у људима, да им омогући да буду оно за шта 
су у почетку створени. Исус то чини не само зато што је 
Божји јединородни Син и Реч, већ и зато што је он ико-
на Бога невидљивога (Кол. 1. 15; 2 Кор. 4. 4). Како и сам 
Исус каже, ко види њега, самим тим види и Бога Оца.

Христос обнавља лик Божји у људима, као Божја 
нестворена и вечна слика која постаје истински чо-

век, последњи и коначни Адам, човек са неба. Као дру-
ги и последњи Адам, Исус чини све оно што је први, 
првобитни Адам био позван да учини, али у томе није 
успео. Он се покорава Богу, он поштује његово име, 
он се радује његовом присуству, он велича његово бо-
жанство, он му узноси захвалност за његове дарове, он 
говори његове речи, чини његова дела, врши његову 
вољу и тиме себе на људски начин остварује као онога 
који је створен по Божјој слици и прилици. А пошто је 

он сам Син Божји, Божја нестворена слика и Реч, оно 
што је он остварио односи се на сва људска бића и 

постаје дар који је потпуно доступан свима. Као 
што у Адаму сви умиру, тако ће и у Христу 

сви оживети (1 Кор. 15. 22). Јер Адам је био 
само праслика онога који ће доћи (Рим. 5. 

14), то јест Исуса.

Ово је порука Божића. Имамо но-
вог Адама, имамо обновљени лик 

Божји. То је обновљени лик саме сли-
ке Божје, Божјег Сина и Речи, Исуса 
Христа. У њему је људски род на-
шао своје испуњење и усавршење. 
У њему људи могу имати живот. У 
њему се сви људи могу усаврши-
ти, као бића која су створена да по 
Божјој благодати буду све оно што 
је Бог по природи. У њему сви људи 
могу постати истински људи.

Као други и последњи 
Адам, Исус чини све оно 
што је први, првобитни 

Адам био позван да учини, 
али у томе није успео. Он се 

покорава Богу, он поштује 
његово име, он се радује 

његовом присуству, он 
велича његово божанство, 

он му узноси захвалност за 
његове дарове, он говори 

његове речи, чини његова 
дела, врши његову вољу.

Припремај се, Витлејеме, 
отвори се свима, Едеме, 

лепотом слави се, Ефрато, 
јер Дрво живота у пећини 
из Девојке процвета:
утроба њена постаде 
духовни рај 
и у њему божански врт, 
из ког ћемо јести и 
живи ћемо бити, 
и нећемо као Адам умрети.
Христос се рађа 
да обнови пали лик.
(Тропар претпразништва 
Божића)

Саздатељ и Премудрост 
сада долази, 

облаци пророка се размичу, 
благодат процвета, 
истина засија, 
престају нагађања нејасна, 
Едемова врата се отворише;
Адаме, ликуј:
Саздатељ, Бог наш, 
добровољно сазда се.
(Химна на 
јутрењу другог дана 
претпразништва Божића) 

Узимаш удела, Христе, 
у људском телу 

од семена Аврамовог 
и благодат на благодат 
долазиш да нам даш, 
и да спасеш лик и 
да га обесмртиш, 
јер те Јединородног, 
као очишћење,
Отац у свет шаље.
(Химна на 
повечерју трећег дана 
претпразништва Божића)

Господе, Боже мој, 
божићно певање и 

претпразничну песму 
узнећу теби, 
који рођењем својим 
божанским 
препорођење мени дајеш 
и у првобитно ме 
благородство узводиш.
(Химна на повечерју 
Бадње вечери)

Ми смо људи 
због тога 

што је наша 
фундаментална 

и суштинска 
особина то 

да смо 
најсавршенији 

створени израз 
Божјег бића и 

живота. 
Створени смода се 

угледамо на Бога 
и да постанемо 

удеоници 
божанске 
природе.

G
in

a 
M

ar
ia

 P
ili

po
vi

ć,
 

ar
tis

tă
 ro

m
ân

ă

4

д \
Богословље












Будући да је 
свет створен, 

он онда 
заправо није 

бесмртан, 
није вечан, 

и у том 
смислу 
не само 

потенци-
јално, већ 

је и реално 
смртан сам 

по себи, 
по својим 

својствима, 
по природи.

Презвитер др Бобан Димитријевић

Како схватамо 
спасење у Христу

Уводна божићна катихеза, одржана у 
Храму Светих цара Константина и царице Јелене 

у Нишу

ришћанско поимање спасења подразумева на првом месту за-
добијање вечних димензија постојања бића у заједници са Богом, 

који је по нашем хришћанском учењу једини извор живота и бе-
смртности. Само са тим циљем, управо ради тог циља, Бог и јесте 

створио свет, и то ни из чега, а сва творевина од тренутка при-
вођења из небића у биће, била је и остала упућена свом Сазда-

тељу, очекујући од њега живот и вечно постојање.

Аутор 
је парох 
шести 
при Храму 
Св. цара 
Константина 
и царице 
Јелене у 
Нишу

Бог као нестворен 
и вечан, човек 
као створен и 
пролазан – то 
је била прва 
подељеност између 
Бога и човека. 
Прародитељским 
грехом човек се 
одваја од Бога 
још даље. 
Желећи да спаси 
човека, Господ 
Христос је 
превазишао све 
видове људске 
подељености.

Будући да је свет створен, он онда заправо није бесмртан, није 
вечан, и у том смислу не само потенцијално, већ је и реално 

смртан сам по себи, по својим својствима, по природи. Ство-
рења се налазе изван свога Творца, јер су кроз Логоса, кроз Реч 
Божју, кроз Сина Божјег, саздана његовом благодаћу, дакле 
као његов дар, као израз његове воље и његовом вољом. Уп-
раво због тога што створена бића немају постојање сама 
по себи и што могу да престану да постоје ако, рекли 
бисмо, тако хоће њихов Творац, читава творевина је, 
парафразирам Светог Атанасија Великог, без заједнице 
са Богом препуштена смрти и осуђена на смрт. 

То значи да је свет заправо двоструко угрожен ништа-
вилом. Пре свега, он је угрожен зато што има почетак, 

просто што је створење, нема вечност по себи, у себи, по 
својој природи, а с друге стране због тога што је тај свет ос-
лоњен на своје силе, на своје моћи, могућности, а то су трулеж-
ност и смрт. Време и простор су оквири нашег постојања. Ми не 
бисмо могли другачије да постојимо него у времену и простору. 
То су елементи који омогућују деобу, растакање бића унутар ство-
реног света.

Сама природа света, време, простор, начин на који постојимо, 
истовремено указују колико да смо створени да постојимо, 

толико и да смо прожети и трајно угрожени повратком у небиће, непостојање. 
Само је бесмртна личност, дакле неко ко није део тог времена и простора, од-
носно створеног начина постојања, у стању да превазиђе смрт, да поништи њено 
дејство. А твар може да задобије вечно постојање само уколико, из наше перс-
пективе гледано, поново ступи у заједницу са животворним Богом, са Богом који 
даје живот, који даје постојање.

Бог као нестворен и вечан, човек као створен и пролазан – то је била прва по
дељеност између Бога и човека. Прародитељским грехом човек се одваја од 

Бога још даље. Желећи да спаси човека, Господ Христос је превазишао све видове 
људске подељености. Оно раздељење које имамо по природи од стварања света, 
Христос превазилази управо очовечењем, оваплоћењем, тиме што постаје један 
од нас. Нестворена вечна божанска личност Христа, Сина Божјег, долази у овај 
свет створеног, пролазног постојања. Раздељење услед греха, са друге стране, 
Христос побеђује својом смрћу на крсту. Последњу, највећу препреку, тиранију 
смрти, о којој читамо ових дана у посланицама апостола Павла и слушамо на 
литургији, изагнао је потпуно из природе, из створеног света својим васкрсењем 
Христос као прворођени међу васкрслом браћом, прворођени из мртвих.

5

е \

Богословље












Прародитељски 
грех је лишио 

човека и читаву 
творевину 

благодатне 
бесмртности, 

а то значи оне 
бесмртности 

која је плод 
заједнице, 
блага која 

нам се дарује, 
благодати, 

односа са 
Богом. 

Ма колико потенцирамо да је спасење дело Христово, дело бесмртне вечне 
божанске личности која узима људско обличје, оно ипак представља плод 

сарадње нествореног Бога и створеног света, тачније човека, зато што је човек 
саздан по икони Божјој. Творевина сама не може да превазиђе смрт. За ту улогу 
је предодређен човек, зато што једино он поседује слободу, као лик Божји у себи. 
Извор бесмртности је ипак обезбедио једино оваплоћени, очовечени Бог, Логос 
Божји који постаје човек, зато што је он једини као нестворени, вечни Бог, људ-
ску природу могао да доведе у јединство са божанским. 

Бог је човека учинио пријемчивим за вечност, спремним да открива и усавр-
шава вечне димензије свог бића. Међутим, након пада наших прародитеља, 

човек се налази у једном потпуно другачијем окружењу, одвојен од Бога, окружен 
небићем. Он једноставно заборавља своје пр-
вобитно назначење, видећи евидентну надмоћ 
смрти. То је наше свакодневно искуство. Ада-
мов и Евин приступ, то је важно истаћи, није 
био узрок појаве смрти као нечега што је споља 
оптеретило, окупирало човека, човеково биће и 
читаву твар. Једноставно, та смрт је била прису-
тна у природи твари као једна трајна одлика тог 
створеног света. Међутим, прародитељски грех 

је лишио човека и читаву творевину благодат-
не бесмртности, а то значи оне бесмртности 
која је плод заједнице, блага која нам се да-
рује, благодати, односа са Богом. 

Спасење схваћено у оквиру јуридичких 
(законских, правних) норми, по којем 

је човек бесмртан, а потом кажњен смрћу као 
спољашњом казном за оно што је учинио, јесте 
плод једне класичне правне, законске свести 
која је била доминантна на Западу, сходно рим-
ском правничком духу. Таква теорија о спасењу 
развија се даље у правцу тога да Христос долази 
по други пут, и то је други страшни Христов до-
лазак који подразумева награде и казне. Насу-
прот овакве, како се често говорило на Западу, 
теологије суда, светоотачко и предањско учење 
говори да је услов човековог спасења један ли-
тургијски и подвижнички, аскетски начин жи-

вота, који подразумева нешто потпуно друга-
чије. Он подразумева свакодневно човеково умирање, умирање старог 
човека, али и свакодневно рађање новог човека. То је егзистенцијални 
животни приступ, православни хришћански приступ спасењу. 

Ако ствари посматрамо још шире, видећемо да је смрт биолошки 
феномен који се тиче свих живих бића. Будући да човек у себи 

садржи све елементе створеног света, његово спасење не може да буде 
само његово: то је увек и спасење читаве природе. Да би човек задо-
био благодатну бесмртност, неопходно је да са њим то добије читава 
творевина. Да закључимо речима апостола Павла: творевина је та која 
тужи, плаче, чека синове Божје да је ослободе од поробљености смрти.

Та, с једне стране, узвишена позиција и место које човек има у од-
носу на остала створења, не даје му право да их посматра само као 

употребну вредност у њиховим ограниченим биолошким границама. 
Напротив, човек може да сагледава свет на потпуно други начин, у ка-
тегоријама личности, личних односа. То значи дати неком истинско, 
вечно постојање, односно одбацити владавину смрти која је нажалост 
распрострањена. На тај начин човек потврђује и показује своју веру у 
вечно постојање света, кроз љубав која је у ствари врло једноставна, 
јасна, директна и дубока слика Божје љубави.

Будући 
да човек 
у себи 
садржи све 
елементе 
створеног 
света, 
његово 
спасење 
не може да 
буде само 
његово: 
то је увек 
и спасење 
читаве 
природе.

Τον Νυμφώνα 
σου βλέπω,

Γιώργος Κόρδης,
https://kordis.gr

6

и \
Богословље












Православна 
вера без 

добрих дела је 
мртва, а мртва 

су и добра 
дела без вере. 

Ко жели 
спасење мора 
имати и једно 

и друго: и веру 
православну 

са добрим 
делима, и 

добра дела 
са вером 

православном.

Преподобни Пајсије Величковски

Како се 
мирјанин може 

спасити
аветујем вам да приљежније читате Божанско писмо и 
учење светих и богоносних отаца наших, којима је дато 
благодаћу Духа Светога да разумеју тајне Царства Божјег, 
односно право значење Светога писма. У њиховом духов-
но просвећеном учењу наћи ћете све што вам је потребно 
за спасење. А ја, грешник, у својој малодушности одговарам 
на ваше питање: Бог свемилостиви остварује наше спасење 
кроз веру православну, добра дела и своју благодат. Право-
славна вера је она која је садржана у једној светој, саборној 
и апостолској цркви Истока. Без ове православне вере нико 

се не може спасити. Добра дела су јеванђеоске заповести, без 
чијег је испуњења, као и без вере, такође немогуће да се ико 
спаси. Православна вера без добрих дела је мртва, а мртва су 
и добра дела без вере. Ко жели спасење мора имати и једно и 
друго: и веру православну са добрим делима, и добра дела са 
вером православном, и тада ће се, уз помоћ благодати Божје, 
која доприноси његовим добрим делима, спасити по речи 
Христовој, који је рекао: Без мене не можете чинити ништа.

А треба знати да је Христос Спаситељ, истинити Бог наш, 
који хоће да се сви људи спасу, у закон, односно спасо-

носне јеванђеоске заповести своје, ставио добра дела подјед-
нако за све православне хришћане, и монахе и мирјане који 
живе са женама и децом, и захтева од свих православних 
хришћана најмарљивије њихово испуњавање. Његове све-
те заповести не захтевају велики физички труд, већ само 
добру вољу душе: јер је јарам његових светих заповести 
благ и бреме њиховог обављања лако. Свете заповести 
Христове, уз помоћ Божје благодати, може лако да ис-
пуни сваки православни хришћанин, без обзира на 

чин, пол или старост: био стар или млад, здрав или немоћан, све 
док му је душа ка томе наклоњена. Дакле, они који их преступају 
и не кају се, биће осуђени заједно са демонима на вечне муке 
приликом страшног другог Христовог доласка. 

Свете јеванђеоске заповести, посебно оне најваж-
није, толико су потребне за спасење да ако чове-

ку недостаје и једна од њих, нема спасења душе. То 
су заповести о љубави према Богу и ближњима, о 
кротости и смирењу, о миру са свима и трпљењу, 
о праштању сагрешења ближњему од срца, о не-
осуђивању никога, непостојању мржње, о љу-
бави према непријатељима, о милостињи и 
духовној и телесној према својим силама, и 
принуђивању себе са свом марљивошћу да 
испуњаваш све остале заповести Христове, 
записане у Светом јеванђељу. А највише: 
љубити Бога свим срцем својим, и свом ду-
шом својом, и свом снагом својом и свом 
мишљу својом, и ближњега свога као само-
га себе, и подражавајући кротост Христову 

Извор: 
Беседы великих 
русских старцев. 
О Православной вере, 
спасении души и 
различных вопросах 
духовной жизни. 
Трифонов Печенгский 
монастырь, 
„Ковчег“, 2003.
Са руског: И. Ж.

7

f\

Богословље












Светитељи 
Божји су се 
спасавали 

на разне 
начине, али 

без смирења 
нико од 

њих није 
био спасен, 

што је и 
немогуће. 

Зато, ко хоће 
да се спасе, 
мора свим 

срцем себе 
сматрати 

пред Богом 
за грешника.

до крви се борити против страсти гнева. А живети у миру са свима толико је 
неопходно да је Господ сматрао потребним да више пута понови својим светим 
ученицима и апостолима: мир вам; мир вам остављам; мир свој дајем вам. А где је 
мир Христов, тамо је и сам Христос; а ако нема мира у души, онда нема ни Христа. 
За спасење је неопходно и трпљење. Христос каже: трпљењем својим спасавајте 
душе своје; а треба издржати не само до одређеног времена, него до саме смрти: ко 
претрпи до краја, биће спасен. Ко свим срцем опрашта ближњему грехе, Бог њему 
опрашта грехе. Ко не осуђује ближњега свога, неће ни сам бити осуђен од Бога.

Ко жели спасење, нека чува и све остале јеванђеоске заповести као зеницу ока 
свога. А смирење, које је темељ свих јеванђеоских заповести, неопходно је за 

спасење као дах за живот: као што је немогуће живети без дисања, тако је немо-
гуће спасити се без смирења. Светитељи Божји су се спасавали на разне начине, 
али без смирења нико од њих није био спасен, што је и немогуће. Зато, ко хоће да 
се спасе, мора свим срцем себе сматрати пред Богом за грешника, најгрешнијег 
међу људима, горег од било које творевине Божје, сматрати себе за прах и пепео 
и у тајни срца свога укоравати себе за све, и окривљавати само себе за свако своје 
сагрешење. Испуњавајући на тај начин у смирењу срца све заповести јеванђеоске, 
често се молећи Богу са скрушењем срца за опроштај грехова својих, човек се 
удостојава милости Божје и опроштења грехова, и благодат Божја посећује га, и 
он се спасава милошћу Божјом без сумње. Поред тога, православни хришћанин 
мора да поштује и црквене заповести изложене у књизи Православно исповедање. 
Оне су такође неопходне за спасење. 

Тајна покајања састоји се у раскајању пред Богом за своје грехе, њиховом на-
пуштању и чврстој намери да се, уз Божју помоћ, не враћа њима. Тада пред 

духовним оцем својим, као пред самим Богом, треба исповедати све своје грехе и 
примити од њега разрешење од њих. За причешћивање божанским тајнама човек 
се мора припремати постом, умиљењем, искреним чистосрдачним исповедањем 
грехова, потпуним помирењем са свима, држати у одређено време по хришћан-
ском обичају све црквено правило и приступати светом причешћу са страхом и 
трепетом, са вером и љубављу, са поклоњењем које приличи јединоме Богу.

О томе како се понашати у породици, као и о другим хришћанским дужности-
ма, потпуно упутство може се наћи у богонадахнутим списима Светог Јована 

Златоустог и других светих људи, читајући њихове књиге са страхом Божјим и 
дужном пажњом.

Фото:
https://dzen.ru

8

ѕ \
Богословље












Према 
старом предању, 
његове омилије 

су трајале 
понекад до два 

сата, а да верни 
народ није 

падао у досаду 
или умор, јер 

његове беседе 
су имале јасну 

реторичку 
структуру и 

ефективност 
израза. 

Испуњене 
фигурама 
поређења, 
сликама и 
формула-

цијама попут 
парабола, 

његове омилије 
су деловале 

врло животно.

Константин Николакопулос

Свети Јован Златоусти 
као пастирски тумач 

Светог писма
а је Свети Јован Златоусти једна свестрана и сложена личност, 
која је оставила неизбрисив траг у целокупној историји црк-
ве, стоји ван сваке сумње. Свети Јован је у почетку (349/350. до 
око 398) имао срећан живот: стекао је јако добро образовање, 

имао незаборавне монашке доживљаје, изградио себи велику 
репутацију као златни говорник и златоусти. У другој фази 
(398. до 407) његова искушења била су многобројна и готово 
непрекидна. Био је подвргнут полемици, искусио је вели-
ке неправде, није био поштеђен и послат је у изгнанство од 
стране „моћних и великих” овог света.

Делује да је у оквиру једног текста немогућа обрада свестра-
не и сложене личности једног Светог Јована Златоустог, 

духовног оца, пастирског вође, црквеног светионика, несра-
вњивог аутора, врсног теолога, сјајног апологете, способног 
ретора, изузетног проповедника. Ја ћу се ограничити на ње-
гову богату ауторску продуктивност, усредсређујући се на 
његово бављење Светим писмом и његовим интересантним 
херменеутичким принципима. За сва његова дела тумачења 
Светог писма, нагласио бих централни пастирски аспект.

До данас сачувани рукописи који садрже бар један текст 
Светог Златоустог датирани су између 8. и 16. века и има 

их 1917.

Како у прошлости, тако и у модерни истиче се не-
погрешива егзегетска заслуга Светог Златоустог 

за библијске студије. У оно време за једног цркве-
ног оца научна херменеутика није била сама себи 
циљ. Свети Јован је користио егзегезу као алат за 
свој главни циљ, наиме да достигне духовно из-
грађивање верника са сврхом спасења људске душе 
и преко тога поштовање Бога. Из овог разлога он је 
усмерио своје егзегетске омилије на упражњавање 
хришћанског живота. Он лично се заиста никада није 
уморио од наглашавања стваралачке моћи проповеди и 
радости и духовног и душевног мира, које је досезао кроз 
своју омиљену активност.

Своје слушаоце је могао да фасцинира путем својих број-
них беседа и преко седамсто очуваних егзегетских оми-

лија на Свето писмо. Према старом предању, његове омилије 
су трајале понекад до два сата, а да верни народ није падао у 

досаду или умор, јер његове беседе су имале јасну реторичку структуру и ефек-
тивност израза. Испуњене фигурама поређења, сликама и формулацијама попут 
парабола, његове омилије су деловале врло животно. Захваљујући његовом из-
врсном дијахроничком референцирању и константно актуелним поређењима, 
оне су носиле све слушаоце са собом.

Као неуморан пастир с гигантским опусом повезује Свети Златоусти с нај
већом јасноћом душевну и духовну корист својих верника с личним изуча-

вањем Светог писма. Свети Јован Златоусти у свим својим очуваним текстовима 
користи цитираних 18.000 речи из Светог писма, од којих 7.000 потиче из Старог 

Извор: 
Nikolakopoulos, 
K. (2015), Gesammelte 
orthodoxe theologische 
Studien, Göttingen: 
Cuvillier Verlag, 
приређен текст.
Превела: 
др Дуња Поповић

Аутор је професор 
на Универзитету 
Лудвиг Максимилијан 
у Минхену

9

з \

Богословље












Пажња, 
коју Свети 
Златоусти 

поклања 
словима 

Светог писма, 
објашњена је 

једним чврстим 
уверењем о 

надахнутости 
целог Светог 

писма. 
Он у бројним 

приликама 
наглашава 

светост 
написаног 

и сходно 
томе захтева 

од читаоца 
и тумача 

поштовање 
за сваку реч и 

сваки слог. 
Ништа није 

сувишно, 
ниједно слово 

не стоји 
случајно у 

Светом писму.  
Увек је 

усмеравао 
пажњу на 

неопходност 
озбиљног 
бављења 

појединачним 
речима, да не 

бисмо били 
наведени 

на смешна 
и погрешна 

тумачења, 
као што је 
случај код 

јеретика.

и 11.000 из Новог завета. При својим поучавањима и проповедањима он се није 
само дотицао Библије, већ је она била почетак, средина и крај свих његових бе-
седа. Не би било претерано тврдити да је читав његов живот представљао кон-
стантно причешће неисцрпним богатством Светог писма. 

Једна од његових најважнијих брига била је да се приближи дубокој библијској 
речи и да је онда приближи верницима. Овај велики црквени отац имао је 

свест о томе да је већина хришћана његовог доба имала потешкоће с разуме-
вањем библијске речи, или зато што нису поседовали неопходне историјско-фи-
лолошке основе за тумачење Светог писма, или зато што им је мање или више 
недостајао подесан духовни предуслов за такав подухват. Сходно томе, Свети 
Јован је као један будан пастир, посветио својој пастви највећи део свог живо-
та. Приближио им се углавном кроз своје омилије, своје проповеди, које су се 
састојале у целости од тумачења Библије, његовог животног сапутника. Његова 
егзегеза је окарактерисана као детаљна и дубока анализа библијског писма, и 
показује једну веома сложену методологију.

Свети Златоусти истиче библијско писмо, при чему он подвлачи историјску 
димензију и значење текста. Он се труди око језичког и филолошког при-

ближавања библијског текста. Он покушава да објасни догађаје уз помоћ дате 
историјске позадине. Он је вољан да сакривени смисао поетских језичких сли-
ка изнесе на површину. Његово интензивно бављење речима не значи за њега 
сувопарно тумачење изоловане речи, већ пре тумачење целог текста у пастир-
ском контексту, где је увек у питању морална корист слушалаца. Последње је 
према Светом Златоустом главни задатак сваког херменеута. Док је главни део 
библијских текстова схваћен на људски и материјални начин, истовремено исто-
ријски догађаји из Светог писма добијају једно морално тумачење.

Пажња, коју Свети Златоусти поклања словима Светог писма, објашњена је 
једним чврстим уверењем о надахнутости целог Светог писма. Он у број-

ним приликама наглашава светост написаног и сходно томе захтева од читаоца 
и тумача поштовање за сваку реч и сваки слог. Ништа није сувишно, ниједно 
слово не стоји случајно у Светом писму. Увек је усмеравао пажњу на неопход-
ност озбиљног бављења појединачним речима, да не би
смо били наведени на смешна и погрешна тумачења, 
као што је случај код јеретика.

Свети Јован Златоусти никад не губи из 
вида пастирски коначни циљ тума-

чења библијских речи, то јест: духовну 
корист хришћана, што он лично озна-
чава као „савршену изградњу”. У току 
свог гигантског опуса он следи кон-
кретне херменеутичке и методо-
лошке принципе, тако да се светој и 
спасоносној сврси своје службе као 
духовни отац и пастир може посве-
тити с успехом.

На више места његових егзегет-
ских дела очигледно је његово 

убеђење да је богонадахнуто Свето 
писмо проткано херменеутичком 
аутономијом. У складу с тим се 
многа места која су на први поглед 
замагљеног или загонетног зна-
чења у Новом завету библијског 
текста самостално, уз помоћ кон-
текста или директно надовезано 
на нејасну формулацију, појашња-
вају односно разјашњавају. Овде се 
ради о познатом принципу самоту-

10

i \
Богословље












Свети 
Златоусти 
био је 
првенствено 
емпиријски 
егзегета, 
пастирски 
проповедник и 
принципијелни 
пастир, његове 
егзегетске 
омилије су 
оријентисане 
на духовност и 
животну праксу 
у Христу. 
За њега 
изграђујуће 
преношење речи 
Божје вернима 
представља 
велику 
одговорност, 
јер библијска реч 
задржава енормну 
животност. 
Путем својих 
проповедничких 
и егзегетских 
омилија 
упражњавао је 
овај црквени отац 
једно „опрезно 
и пажљиво 
пастирско 
старање”, при 
чему је своју 
паству подучавао 
важним 
аспектима 
вере и љубави, 
онако како се 
оне предају 
у оквирима 
подражавања 
Христа и 
црквене и култне 
заједнице.

мачења, да наиме Нови завет сам себе објашњава (scriptura scripturae interpres). 
Свети Златоусти примењује овај принцип на много места, тамо где Исус лично 
или други приповедачи користе загонетан језик с параболама, изрекама или по-
ређењима, која одступају од уобичајене свакодневне језичке форме. На пример, 
Свети Златоусти тврди у свом коментару на Јн 10. 6 (Ову причу каза им Исус, али 
они не разумјеше шта бијаше то што им говораше) да Господ код параболе о 
вратима, добром пастиру и лоповима оваца намерно користи нејасан говор, да 
би порасла пажња слушалаца: „Када је постигао овај циљ (да пробуди пажњу 
ученика), растерује мрак...” Тиме се Свети Златоусти позива на завршно разја-
шњење параболе које даје Исус Христос (Јн 10. 7 и следеће).  

Закључно треба напоменути да Свети Јован Златоусти није био професионал-
ни тумач Светог писма у данашњем стриктном научном смислу. Наравно, он 

се врло често показао отвореним за научна истраживања библијског текста када 
је користио, на пример, сва тада доступна историјска знања и методолошке тех-
нике тумачења. Таква знања су ионако у његово време била врло ограничена. На 
маргини једног херменеутичког коментара на књигу Дела Апостолских заузи-
ма Свети Јован следећи потпуно позитиван став о неопходности истраживања 
уводних питања сваког библијског текста: „Јер мора да се истражи ко је аутор, 
када и о чему је писао и којим поводом је читање опредељено за овај празник.”

Иако је Свети Златоусти био првенствено емпиријски егзегета, пастирски 
проповедник и принципијелни пастир, његове егзегетске омилије су оријен-

тисане на духовност и животну праксу у Христу. За њега изграђујуће преношење 
речи Божје вернима представља велику одговорност, јер библијска реч задржава 
енормну животност. Путем својих проповедничких и егзегетских омилија уп-
ражњавао је овај црквени отац једно „опрезно и пажљиво пастирско старање”, 
при чему је своју паству подучавао важним аспектима вере и љубави, онако како 
се оне предају у оквирима подражавања Христа и црквене и култне заједнице.

Пастирске димензије егзегетских 
омилија Светог Златоустог показују 

се једнозначно у његовом огромном оп-
усу. За њега најважнији задатак била 

је најбоља могућа употреба Све-
тог писма, за конструктивно и 

изграђујуће подучавање Божјег 
народа. Ширином и дубином 
његовог опуса може се утвр-
дити његово убеђење, да је за 
духовног руководиоца вели-
ки изазов и обавеза да про-
нађе одговарајуће речи за 
преношење духовних искус-

тава, ситуација и истина. 
И у право је на ову 

тачку Свети Јован 
Златоусти ставио 

акценат своје 
образовне и 

пастирске 
актив-
ности.

11

Богословље










аi \



Млади
на својим плећима

носе духовни живот 
нашег народа

Разговор са пензионисаним 
протојерејем ставрофором Новицом Митровићем

Разговор 
водио 

јеромонах 
Игњатије 

Ђорђевић

Поштовани оче, хвала Вам што сте нас примили и изашли у сусрет да са нама 
поделите неку реч о Вашем искуству у цркви. Испричајте нам укратко свој жи-
вотни пут.

Хвала вама што сте нас се сетили и посетили наш дом. Рођен сам у Доњем Пу-
ношевцу код Врања 1954. године, од оца Предрага и мајке Марике. Завршио 
сам Богословију Светог Кирила и Методија у Призрену. Године 1977. ступио 

сам у брак са Светланом Тасић из Тибужда код Врања. Половина свега што сам ура-
дио за цркву, нарочито за време службовања на Сврљишкој парохији, њена је заслу-
га, помоћ и жртва. Имамо две кћери, сина и петоро унучади. У Манастиру Свети 
Прохор Пчињски, уочи црквене славе 31. октобра 1977. године, Епископ нишки Ири-

неј, тадашњи администратор Епархије врањске, рукоположио 
ме је у чин ђакона, а на дан славе и у чин јереја. 
Преосвећени владика ме је одмах 
поставио на парохију Трговишко-
козједолску, са седиштем при Цркви 
Преображења Господњег у Козјем 
Долу, коју сам опслуживао две годи-
не. У самом Трговишту Храм Светог 
Николе је био започет 1930. године, 
али није био завршен. Са народом сам 
окречио храм и поставили смо ико-

ностас и обезбедили потребни ин-
вентар. За време мог службовања 
изведен је конзерваторски захват 
и санација веома значајних и чу-
вених средњовековних фресака у 
Цркви Успења Пресвете Богоро-
дице на Вражјем камену, под руко-
водством конзерватора Миодрага 
Јовановића. 
Уз канонски отпуст Епископа врањског Доментијана, но-
вембра 1979. године добио сам пријем у Нишку епархију 
и додељена ми је Сврљишка парохија. Црквени комплекс у 
Сврљигу је у то време био у веома лошем стању. Године 1980. 
подигли смо од новца позајмљеног из Епархије нови паро-
хијски дом од осамдесет квадрата. Године 1988. срушили смо 
стари парохијски дом који је био у лошем стању и од истог ма-
теријала смо подигли црквену салу. У цркви смо променили 
под, увели струју и воду. Урадили смо нову фасаду на цркви и 
прекрили кров бакром, који је приложила Машинска индус-
трија из Сврљига. Фреске у храму, рад алексиначког сликара 
Драгољуба Стојковића, имале су велике наслаге нечистоће, 
пошто су рађене масним бојама. Својим рукама сам их све 
пажљиво опрао, уз надзор конзерватора Миодрага Јовановића. 
Цркву Свете Тројице у селу Грбавче смо реновирали 1991. го-
дине, и том приликом смо урадили фасаду, а кров препокрили 
истим црепом. Десна рука мени и породици био је тада већ пен-

12

Д
уховне





 

поуке






вi\



Наши стари 
нису били толико 
црквени, али су 
били добри и 
честити људи, 
што су пренели 
на децу и дали 
им најздравије, 
плодно тло за 
семе Христово. 
Данас је наша 
највећа радост 
то што млади на 
својим плећима 
носе духовни 
живот нашег 
народа. 
Млади су активни 
у богослужењима 
и имају живу 
црквену свест.

зионисани и остарели свештеник Ћирило Ђештаковић. За време боравка 
у Сврљигу био сам архијерејски намесник укупно десет година. 
Марта 1997. године добио сам премештај у Ниш, и постављен сам на пету 
парохију Цркве Светог великомученика Пантелејмона, коју су чинила на-
сеља Поповац и Медошевац. Чин протојереја добио сам 1998. године, на 
дан црквене славе. Године 2005. постао сам парох треће парохије тог хра-
ма, коју су чинила насеља: Београд Мала, „Шљака”, Ромско насеље, Ратко 
Јовић и Никола Тесла. Новембра 2013. године са целокупном парохијом 
био сам припојен новооснованом Храму Светог апостола Луке у Нишу. 
Октобра 2016. године одликован сам чином протојереја ставрофора. Као 
парох при цркви Светог апостола Луке пензионисан сам септембра 2019. 
године. Године 2020. сам вршио богослужења при Манастиру Светог Ни-
коле у Просеку, а од краја поменуте године до данас служим у Манастиру 
Пресвете Богородице у Сићеву. Са својим братом оцем Добривојем да-
нас служим средом и петком у Цркви Светог Пантелејмона, а суботом у 
Храму Светог Василија Острошког, док недељом и празником служим у 
Манастиру у Сићеву. 

Какво је било стање на парохији у врањском крају пре педесет година?

Народ није долазио на литургију сваке недеље. Села су планинског типа и 
куће су удаљене и растурене по брдима. О великим празницима и постовима 
много је људи долазило у цркву и причешћивало се. Народ је махом постио 

Божићни и Васкршњи пост. Без обзира што је било комунистичко време, сваки дом 
је примао свештеника, па чак и они који су били на високим државним позицијама. 
Никада није било проблема са властима, а обнова цркве у Трговишту наишла је на 
велики одзив. 
Тада није било телефона да бих најавио свој долазак у парохију. Када би народ чуо 
да је свештеник кренуо по селима, сутрадан нико не би ишао на посао, него су че-
кали свештеника код куће. Сви су славили и доносили колач у цркву. У старачким 
домаћинствима резао сам колач код куће, а то је њима била највећа част, због чега 
су били веома захвални. Парохија је у пречнику обухватала више од двадесет кило-
метара, па сам морао имати коња како бих постигао све обавезе. У врањском крају 
народ је честит, побожан и добар. 
Народ у Сврљигу није био црквен и мали број људи посећивао је богослужења. Села 
око Сврљига нису се исељавала, јер је Сврљиг имао развијену индустрију. Брзо сам 
стекао поверење код људи, тако да су до краја мог боравка тамо скоро сви примали 
свештеника у свој дом, укључујући и државне службенике. Сви су били коректни и 
љубазни. Са властима је, нажалост, некада било проблема.  
Када сам дошао у Ниш, народ је већ на нивоу целе Србије почео да се буди духовно. 
Поповац и Медошевац су примили велики број досељеника из врањског краја. Ско-
ро сви домови славили су крсне славе и примали свештеника у свој дом. 

Шта бисте казали о духовном животу народа пре педесет година, када сте по-
стали свештеник, и данас? 

У то доба стари људи су одржали континуитет 
живота наше цркве. Учествовање у богослу-
жењима било је на нижем нивоу. Исповести 

скоро да није било, а духовни разговори били су 
фокусирани више на спољашњи него на унутра-
шњи живот човека. Наши стари нису били толико 
црквени, али су били добри и честити људи, што су 
пренели на децу и дали им најздравије, плодно тло 
за семе Христово. Данас је наша највећа радост то 
што млади на својим плећима носе духовни живот 
нашег народа. Млади су активни у богослужењима 
и имају живу црквену свест. Али не смемо забора-
вити да се ово догађа захваљујући честитом васпи-
тању наших предака. Надам се да ће по овоме што 
сада видимо, народ у будућности још више бити 
привржен својој цркви.

13

Д
уховне





 

поуке







гi \



вима нама су мање или више позната 
житија светих, и понекад размишљамо о 
томе како бисмо могли да их подража-
вамо. Ако се пажљиво удубимо, може се 

видети да благодат Божја никада није по-
ништавала у човеку она својства карактера 

и индивидуална душевна својства која су 
у том човеку у основи постојала. Постоја-
ли су угодници Божји који су били тихи 
и неприметни, постојали су – ревносни и 

темпераментни, међу њима је било мекших 
и жешћих, ћутљивијих и друштвенијих. Али, међу њима верова-
тно није било никога ко би био као човек равнодушан.

Сматрам да се равнодушност може назвати једним од оних 
малобројних својстава које је савршено неспојиво са свето-

шћу. То је повезано са тиме што је заправо неравнодушност оно 
што пружа могућност да се за човека каже да уопште и живи, а 
не просто извршава неке радње, нешто троши и нешто произво-
ди. Управо неравнодушност чини наш живот – животом.

Када говоримо о неравнодушности светих и верујућих људи, 
у принципу се могу издвојити три облика њеног пројављивања. То је неравно-

душност према људима око нас или просто онима које случајно сретнемо, нерав-
нодушност према пословима којима би требало да се бавимо и, на крају, неравно-
душност према животу уопште – према његовим разноврсним пројавама.

Знамо за неке преподобне који свесно нису општили са људима и избега-
вали су их. Али чак је и међу пустиножитељима било веома мало таквих, 
и то су били подвижници који су достигли веома високу духовну меру, 

чије срце је већ до крајњих граница било испуњено љубављу, тако да се 
њихов однос никако не може окарактерисати као равнодушност. Се-
тимо се примера преподобног Арсенија Великог који, како се говори 
у отачнику, из неких својих унутрашњих разлога није примио неке 
људе који су из далеких крајева дошли и желели 
да са њим разговарају, али се зато све време, док 
су се они враћали у своје далеке крајеве, он сâм 
молио за њих како би срећно стигли кући. Так-
ва је била мера његове бриге за њих.

У животу многих светих може се видети 
немарност према стварима сопствене сва-

кодневице, али нећемо наћи попуштања пре-
ма својим обавезама и пословима. Нећемо у 
њиховом животу наћи ни равнодушан однос 
према природи нити према било чему живом.

Због чега се у нама рађа равнодушност? 
Мислим да постоје два главна разлога. 

Или је то умор, физички или емоционални, 
или усмереност на самог себе. Човек не може 
ни на минут да се отргне од својих пробле-
ма, себе неизмерно жали, бави се собом, и у 
исто време, тај ход по зачараном кругу који 
његово срце затвара за друге људе, већ га 
је довео и до емоционалног оштећења и до 
физичке немоћи.

Да не би дошло до тога, веома је важно 
ухватити тренутак када смо се јед-

Игуман Нектарије Морозов

О неравнодушности
Аутор (рођ. 1972) 
је пострижник 
Подворја 
Тројице-
-Сергијевске 
Лавре у Москви, 
настојатељ Храма 
Светих апостола 
Петра и Павла 
у Саратову, 
руководилац 
информационо-
-издавачког 
одељења 
Саратовске 
епархије и главни 
уредник часописа 
Православие и 
современность.

Постојали 
су угодници 
Божји који су 
били тихи и 
неприметни, 
постојали су – 
ревносни и 
темпераментни, 
међу њима је 
било мекших 
и жешћих, 
ћутљивијих и 
друштвенијих. 
Али, међу њима 
вероватно није 
било никога 
ко би био 
као човек 
равнодушан.Ф

от
ог

ра
ф

иј
а

w
w

w.
pr

av
m

ir.
ru

Из књиге: 
Игуман Нектарије 

(Морозов), 
Дуг љубави: Како 

бити хришћанин – 
стално? Никшић: 

Свевиђе, 2024.

14

Д
уховне





 

поуке






дi \



ном равнодушно понели према нечему, и запитати се: „Шта се то са мном дешава?” 
Можда ћемо открити да смо преморени и да би сада било боље да пронађемо неко 
време за одмор него да се боримо са симптомима хроничног умора. Можда смо 
учинили корак у правцу неког лошег духовног стања и морамо се хитно позабави-
ти собом, пре него што у то стање потпуно западнемо.

А дешава се супротно: човек себи просто дâ неко унутрашње допуштење да не 
обраћа пажњу на друге људе и да не реагује на оно што се дешава око њега. У 

већини случајева, ако се са таквим човеком почне разјашњавати како то он запра-
во живи, може се испоставити да се он налази у нездравој зависности од посла који 
за њега представља начин склањања од проблема.

Равнодушност успављује душу, и ако је човек наизглед будан, нешто активно 
ради, он у ствари спава. Као да живи у колиби у дубокој шуми. Док га некакви 

спољашњи чиниоци не натерају да узме учешћа и некако га не изведу из тог сна, 
док се он размрда не би ли из те шуме изашао, већ су други притекли или помоћ 
више није ни потребна. Ако, пак, самог тог човека ставите у ситуацију у којој њему 
прете неке реалне, озбиљне непријатности, он ће одмах постати пажљив, и пам-
тиће и схватаће, и биће друштвен.

Други, једноставнији начин провере: ако нам скоро ништа не полази за руком, 
али нам зато веома добро успева нешто што нам се свиђа – значи да је ствар 

опет не у „неспретности” или расејаности или одсуству дарова, већ просто у томе 
што смо толико узвеличали свој лични интерес да смо дозволили да нам све оста-
ло падне у сенку.

Шта нам онда може помоћи у борби са равнодушношћу? Пре свега – спознаја 
која треба да дође до дубине срца да, уколико останемо равнодушни, ми у 

принципу не можемо да испунимо Јеванђеље. Није могућа љубав према некоме – 
Богу или блиским људима – и равнодушност према свима осталима.

Искрена пажљивост, уко-
лико постоји у човеку, 

пројављује се у свему. То гово-
ри о томе да ли човек оно што 
се дешава око њега доживљава 
као целину која се тиче и њега 
лично, или себе доживљава 
као нешто одвојено, а оно што 
се у њему дешава – као нешто 
изоловано, што постоји само 
по себи. У том случају постоји 
велика опасност да сами себе 
„изолујемо” и од Бога и да му 
будемо туђи – јер Господ живи 
јединственим животом са сви-
ме што је створио, тачније све 
живи и пребива у њему.

Као и обично, борбу против равнодушности требало би 
почети од нечег малог, од свакодневних животних, ру-

тинских ситуација које су нам добро познате. Знамо шта сами 
хоћемо: хоћемо да нас ближњи воле, да су пажљиви према нама, предусретљиви, 
да нам помажу онда када нам је то потребно. Исто то, без икакве сумње, жели и 
већина наших ближњих. Потребно је умети (тачније, учити се) да запазимо: коме 
је потребна подршка ако је пао, коме треба помоћи да донесе тешку торбу до куће, 
кога нахранити, кога ободрити.

Сматрам да се не треба бојати прекомерне укључености у све. Дешава се, нарав-
но, да је и то патологија, која се заснива на томе да човек до крајности преуве-

личава сопствени значај за све људе око себе и за све послове. Ипак, у души је нека-
ко топлије после сусрета са човеком који је укључен у нешто, макар и непромишље-
но, али ипак укључен. Као што и Господ устима Светог апостола Јована Богослова 
говори о томе да је боље бити врућ него ни студен ни врућ (види: Откр. 3. 15).

Да, бити врућ и неравнодушан је тешко, често – болно, понекад – страшно. Али 
само тако се може живети хришћански, па и живети – уопште.

Сматрам 
да се не 
треба бојати 
прекомерне 
укључености 
у све. 
Дешава се, 
наравно, 
да је и то 
патологија, 
која се заснива 
на томе да 
човек до 
крајности 
преувеличава 
сопствени 
значај за све 
људе око 
себе и за све 
послове. 

Ипак, у души је 
некако топлије 
после сусрета 
са човеком који 
је укључен у 
нешто, макар и 
непромишљено, 
али ипак 
укључен.

Илустрација:
www.freepik.com

15

Д
уховне





 

поуке







еi \



Светски 
моћници 
гледају како 
ће другога 
да угрозе 
да би њима 
било боље. 
Није се то 
показало 
као добро, 
зато што 
се они не 
угледају на 
Христа. 
Кад би се 
угледали на 
Христа, онда 
би им било 
боље.

ато нам је много. Дата нам је шанса да из ове долине плача која се 
Земља зове пређемо у Царство Христово, Царство Божје које нам 
је Господ обећао, сва блага која ћемо видети и доживети. Да се сви 
нађемо у Царству небеском, то нам је циљ. Господ каже у Светом 

писму: Без мене не можете чинити ништа; а Свети апостол 
Павле каже: Све могу у Христу Исусу који ми моћ даје. Заиста 
је тако, да нико од нас (без њега) не може ни да дише. Када 
бисте успели да од исте материје од које је Бог створио свет 

себи ство-рите ваздух за један минут дисања, ви бисте достигли један степен 
савршене гордости. Ви треба да дишете један минут, а шта је са свим осталим 
бићима на земаљској кугли? А Господ даје свима нама и ваздух за дисање и све 
остало што нам је потребно.

Даје нам несебично и самога себе, свога јединородног Сина који се оваплотио 
од Духа Светога и Марије Дјеве и постао човек, да бисмо ми постали мали 

богови по благодати. Шта је онда данас у свету уоште савремено? Сем Христа не 
може ништа бити савремено, нити има тако нечега ни на земљи нити на небу. 

Он је увек савремен и увек доступан. Не треба нам мобилни телефон да 
бисмо се обратили Христу. А ми овако не можемо један другоме да се об-
ратимо без друштвених мрежа. Све што је створио, Господ је створио на 
добро, како у Светом писму каже. И као круну свога стварања он је ство-
рио човека по лику свом, по образу и по подобију свом. Рођењем добијамо 
лик Божји који нам је Бог дао, а за подобије морамо мало да се потрудимо. 
Подобије – да се уподобимо Богу – значи да, будући да је Бог постао човек, 

овај мали човек, сићушни мрав, постане бог по благодати.

Заиста нас је Бог почаствовао својом љубављу, својом до-
бротом. Једно од имена Божјих је љубав. Заиста, нема 

веће љубави од те да ко положи живот свој за ближњег сво-
га. А то је сам Господ урадио, показао нам својим примером. 

Видимо да светски моћници гледају како ће другога да угрозе 
да би њима било боље. Није се то показало као добро, зато што 
се они не угледају на Христа. Кад би се угледали на Христа, онда 
би им било боље. И свима нама би било много боље кад бисмо 
се угледали на Христа. Нама је то заиста и циљ – а како ћемо то 
постићи, него кроз молитву? А да бисмо се молили – и то се учи. 
Сви смо ми, када смо се родили, учили и да ходамо; учили су нас 
родитељи. Паднеш па устанеш, идеш, батргаш се, али нешто се 
дешава. У овом нашем животу на земљи увек се нешто дешава 
када треба да ходамо кроз ову долину плача која се Земља зове: да 
ходамо и да истражујемо, да испитујемо – и Свето писмо, и себе 
да испитујемо. Ми не познајемо много добро себе. Увек мислимо 
да смо ми најбољи, да смо ми тај неко ко је Богом дан за нешто. 
Али не. Сви смо ми једни другима потребни и сви се ослањамо 
једни на друге. Јер Бог није створио нас да будемо сви, рецимо, 
неки филозофи, научници и мајстори у некој дисциплини. Свако 
од нас понаособ има неки дар од Бога. У једној причи Господ го-
вори човеку: „Хоћу те онаквим какав јеси.” Зар ја нисам моћан да 
од зрна песка створим анђеле херувиме? – каже Господ. 

Архимандрит Мардарије Ковачевић

Бог нам 
показује пут

Бити хришћанин 
у савременом свету

Предавање 
одржано 

14. децембра 
2024. године у 

парохијском 
дому Храма 

Вазнесења 
Господњег у 

Белој Паланци, 
у организацији 

Црквене 
општине 

Бела Паланка

Аутор је 
игуман 

Манастира 
Светог Јована 

Богослова у 
Поганову

16

Ц
рква


 и

 савремени








 свет



ѕi\



Света тајна 
покајања и 
исповести: 

то су две 
свете тајне, 
али у једно 

спојене. 
Света тајна 

исповести 
је ствар 

тренутка – 
исповедимо 

се овог 
момента. 

А света 
тајна 

покајања је 
процес – она 

траје целог 
живота.

Немојте никад сами да узмете да истражујете. Узмите, али 
место где се то најбоље ради јесте црква. Храм Божји је ме-

сто сусрета Бога и човека. Ми се сусрећемо са собом и са Богом у 
цркви. Црква је – а и сам човек би требало да буде – обиталиште 
Духа Светога. Свакако ћемо имати проблема док смо овде. Али 
лакше ћемо их решавати са Божјом помоћу. А без Бога никако. 
Треба да се упознамо са Христом, да са њим почнемо да се дру-
жимо, да са њим говоримо и разговарамо, како стоји у Светом 
писму, ушавши у клет своју, у срце своје, у тајне одаје душе 
своје. Бога не можемо нигде наћи ван, сем у себи са-
моме. Јер Бог обитава у нама. Обиталиште његово 
је срце човеково. Тако треба да буде, а по жељи 
нашој, по жељи свакога понаособ, тако и бива.

Догађају се у животу човека ломови и мно-
ги нешто од тога доживе и као трагедију. 

А то није трагедија, јер нас Бог воли много 
више него што ми сами себе волимо. Он 
се жртвује за нас, он нас носи и води кроз 
овај живот, кроз ову долину плача која се 
Земља зове. Једноставно показује нам пут, 
утабава стазу на којој ми као људи не може-
мо да се снађемо. Не можемо да нађемо ни 
пут ни путоказ, као кад би нам неко ставио 
џак на главу и бацио нас у шуму. Немамо 

ни компас, немамо ништа – а кад се обратимо Богу, онда 
он нађе начин како да нас приведе себи. Бог тако хоће, он 
допусти неко страдање. Та реч, која на грчком гласи мар-
тирија, код нас је сведочење. Сведочење постојања Божјег. 
Значи, ми кроз то страдање, кроз нашу невољу, тада сведо-
чимо нашу веру да је Бог присутан и обраћамо му се. 

Сваком човеку је исписан Закон Божји на таблици срца. 
Бог нама није укинуо слободу. И да грешимо – не тре-

ба да грешимо; он нам је дао путоказе како да не греши-
мо – али и кад погрешимо, он нам је опет дао путоказ. А 
кад погрешимо, путоказ за то је: „Бјеж’ у цркву, Краљевићу 
Марко”, да не изгинеш. То је место где ми треба да се об-
ратимо, да приђемо Христу, да дођемо да се исповедимо 
и да се покајемо. Света тајна покајања и исповести: то су 
две свете тајне, али у једно спојене. Света тајна исповести је 
ствар тренутка – исповедимо се овог момента. А света тајна 
покајања је процес – она траје целог живота, докле год смо 
овде на земљи. Не можемо рећи: „Ја сам се покајао за неки 
грех, сада могу да идем на весеље.” Може: идимо и веселимо се, 
али да се радујемо у Духу Светом. 

Стражите, каже Господ, над својим душама. Од нас 
се то тражи. Може ђаво да нам предложи, у какве год 

шарене лаже да увије нешто – ми то треба да препознамо, 
да се молимо Богу. Зато је потребно да се молимо и сами, 
појединачно, а и у заједничкој молитви. Заједничка мо-
литва може још више да донесе плода. Човек хришћа-
нин не сме никад да има поверења у самог себе, јер 
увек може да скрене. Бог стоји и чека. Радионица има 
своје радно време, али Бог ради нон-стоп, непрестано 
ради. Не можемо своје мисли да зауставимо ни кад 
спавамо. Човек је динамично биће. У томе и јесте та 
слобода, да човек и ако је погрешио има право да се 
покаје. Бог то и хоће од нас, али да не грешимо више.

Дрво 
Јесејево,
дело 
иконописца 
Костка 
Марковича

17

Ц
рква


 и

 савремени








 свет




зi\



Монахиња др Васа Ларина

Светлост људима
Новогодишња порука

(среда, 1. јануар)

анас има толико тога да се пише: Нова година је; такође 
су, по новом календару, празници Обрезања Господњег и 

Светог Василија Великог; то је дан посвећен припреми 
за празник Рођења и Светом мученику Бонифатију; а 
опет је и среда. Све су то теме које јачају веру, посебно 

на Нову годину. Размислићу само о коинциденцији 
која инспирише веру да ову годину почињемо средом, 

која се на јеврејском и грчком назива „четвртим даном”, 
што означава четврти дан стварања, када је Бог створио 

и покренуо планете и звезде. Тако је Бог оформио и покренуо оно што је 
познато као „време”. И виде Бог да је добро.

Кретање времена унапред, које славимо на Нову годину, било је „добро” у 
Божјим очима од почетка. Његов јединородни Син је поново потврдио ову 

доброту нашег времена, крочивши у њега; поставши један од нас кроз рођење 
од Дјеве, и корачајући њиме својим путем, путем Крста. Обе ове средишње тај-
не хришћанства славимо сваке среде, што је у нашем византијском литургијском 
предању дан Крста и Богородице, са литургијским песмама које посебно тема-
тизују „крсто-богородичну” тему њеног стајања под Крстом. Тако сваке среде сла-
вимо „доброту” богомданог времена у светлости Крста и у светлу стварности свих 
нас, као Мајка-Црква (означена Богородицом) која стоји крај Крста и учествује у 
њеном тужењу. То је туга која нас увек води у радост новог живота, као што Крст 
води Васкрсењу. Сâм Христос нас теши са свог крста, као у химни коју певамо 
на Велику суботу: „Не тугуј за мном, о мајко... јер ћу 
васкрснути...” Сећам се такође и пророчког стиха 
Боба Дилана: „У реду је, мама, ја само умирем...”

Ми не затварамо очи пред мрачном ре-
алношћу Христа распетога у нашем 

свету, такође у нашем времену, док стоји-
мо близу његовог Крста. Али, то што 
светлост светли у тами, и тама је 
не обузе (Јн 1. 5) велика је чињени-
ца у овој људско-божанској драми, 
у којој смо позвани да примимо 
и да засијамо овом непобеди-
вом Светлошћу. У њему беше 
живот, и живот беше свет–
лост људима (Јн 1. 4). Да не 
пропустим сијање Светла у 
тами данас, моја је нового-
дишња одлука (јер ми но-
вогодишње одлуке доне-
те за целу годину не 
иду од руке). 
Нека буде светлост! 
Хвала ти, Боже. 
Срећна Нова 
година, драги 
пријатељи!

Coffee with 
Sister Vassa Inc. 
је непрофитна 

организација коју 
је основала др 

Васа Ларина за 
продукцију онлајн и 
офлајн катихетских 

програма и верско 
образовање.
Сестра Васа 

(рођена Варвара 
Георгијевна Ларина, 

1970. у Најаку, 
Њујорк, САД) је 

руска православна 
литургичарка. 

Ауторка је многих 
научних чланака и 

монографија.

Онлајн мисија сестре 
Васе укључује дневни 

билтен (са кратким 
освртом на Свето 

писмо, сада доступан 
и у аудио форми), 

аудио-подкасте 
радним данима под 

називом „Јутарња 
кафа понедељком” 

(о практичним 
применама 

литургијског 
календара и Светог 

писма), видео-курс о 
Божанској литургији 
(доступан на Јутјубу), 
и друге видео снимке 

о православној 
теологији, предању 

и савременим 
темама православног 

канонског права и 
црквеног живота.

Извор, фотографија: 
coffeewithsistervassa.com

Превео И. Ж.

18

Ц
рква


 и

 савремени








 свет



иi\



Аутор који 
се служи 
трансцендентним 
стилом с намером 
да продре до 
мистерије саме 
егзистенције 
покушаће 
да ескивира 
конвенционалне 
интерпретације 
реалности.

Срђан Савић

Трансцендентни
стил на
филму

Аутор је 
директор 
Нишког 
културног 
центра, 
филолог и 
теоретичар 
филмске 
уметности

ол Шредер уводи појам трансцендентног стила како би описао 
и дефинисао стил којим су се служили различити уметници 
у разноликим културама са циљем да 

искажу светост. Трансцендентно може 
да се односи на оно што је онострано, нат-

чулно, ванискуствено, свето и идеално 
по себи. Тим термином, међутим, озна-

чавају се и људски чинови и артефакти који изражавају свето, 
али исто тако и аутентично људско религиозно искуство које 
би могло да проистекне из неурозе, дубоке индивидуалне пси-
хичке потребе или дејства спољне наднаравне силе. Такође се 
семантички вишеслојним показује и термин стил, јер он може, 
како га дефинишу различити теоретичари, да се односи на по-
глед на свет као израз појединачне географско-историјске културе, индивидуалну 
експресију уметника у смислу креације личног, субјективног, необјективног света 
или на општу репрезентативну форму, то јест експресију сличних идеја у сличним 
формама сред различитих култура.

Постојање општих заједничких одли-
ка, тачније обједињујућих обележја 

трансцендентног стила у филмовима поје-
диначних аутора какви су Јасуџиро Озу, 
Робер Бресон или Карл Теодор Драјер, не 
значи да међу њима у стилском погледу 
нема разлика личне или културолошке 
природе; напротив, код њих (и других ау-
тора који нагињу овом изражајном облику) 
трансцендентни стил може бити присутан 
у прилично чистој форми (породично-кан-
целаријски филмови у Озуовом опусу, Бре-

сонов затворски циклус) или пак у комбинованим облицима који се 
заснивају на интерференцији трансцендентног стила и разноликих 
конвенционалних стваралачких интерпретација стварности у рас-
пону од романтизма, реализма и натурализма, па до психологизма, 

рационализма, импресионизма или експресионизма (Драјер, Тарковски, Мизогучи, 
Бергман, Бетикер, Роселини, Антониони). 

Аутор који се служи трансцендентним стилом с намером да продре до мистерије 
саме егзистенције покушаће, на овај или онај начин, да ескивира конвенцио-

налне интерпретације реалности, па ће, не би ли у томе успео, неминовно морати, 
како би казао Бресон, да сведе, затоми, притаји или елиминише све параване, кла-
сичне, типичне и карактеристичне кључеве или упутства за разумевање догађаја 
који нам се презентују и одвијају пред очима – заплет, карактери-
зацију, амбијентацију, дијалог, глуму, рад камере, монтажу, звук 
(и звучне ефекте) и музику. Сви ти елементи, које Сузан Сонтаг 
назива „лаким задовољствима”, делују у филмовима трансцен-
дентног стила сведено и неекспресивно, рекло би се прочишћено 
и неупадљиво када се упореде с начинима на које њима, рецимо, 
баратају аутори филмских остварења других стилова. 

Заплет је у делима трансцендентног стила у другом плану: не 
може се рећи да он не постоји у рудиментарном смислу, али 

нипошто није пресудан за суштину филма, чак је често унапред 
разоткривен, неретко и у самом наслову, поднасловима или 

„Човек је побегао”,
Робер Бресон,
1956. год.

„Страдање 
Јованке Орлеанке”,
Карл Теодор Драјер,
1928. год.

„Касно пролеће”,
Јасуџиро Озу,

1949. год.

19

Ц
рква


 и

 савремени








 свет




fi\



Покрети камере 
су, када их има, 

дискретни и 
неекспресивни; 

не проширују 
простор да би 

разоткрили 
монументалност 

призора и не 
продубљују га 

да би нагласили 
перспективу и 
комплексност 

мизансцена.

констатацијама које прате најавну шпицу. Карактеризација 
никада није нападна и наметљива и очишћена је од било как-
ве наглашене психологизације, афектације или бихејвиорал-
не напрегнутости, а глумачки наступи интерпретатора су, 
сходно томе, неутрални, лишени глумачких бравура, поенти 
и допадљивих стилизацијских ефеката, обележени крајње 
сведеном фацијалном експресијом и строго контролисаним, 
скоро па хипнотички редукованим и ненаметљивим покре-
тима и гестовима. Тоналитет гласа код ових ликова није ни 
висок ни низак, нити оштар ни дубок, импостација је махом 
равна, мирна, релативно неутрална, без иоле упадљивијих 

осцилација и неочекиваних промена у темпу говора. Реплике су јасне, чисте и не-
претенциозне, ослобођене сваког драмског сензационализма. Ликови се појављују 
у ентеријерима и екстеријерима у једноставним фронталним композицијама, тако 
да њихов положај често ствара утисак као да су заточени у некаквом међупростору 
између гледаоца који их посматра и околине која их окружује; они напросто ула-
зе у кадар, изводе одговарајућу радњу и потом мирно излазе изван оквира кадра. 
Објекти у статично компонованим кадровима распоређени су тако да се потискује 
утисак оптичког реализма и мање или више директно евоцира дводимензионалност 
као својство једног апстрактнијег и интелектуалнијег реализма. 

Покрети камере су, када их има, дискретни и неекспресивни; не проширују прос-
тор да би разоткрили монументалност призора и не продубљују га да би нагла-

сили перспективу и комплексност мизансцена. Звук је природан и потиче из сасвим 
обичних извора који су саставни део свакодневице која окружује актере филмских 
збивања, али и посматраче дијеге-
тичких призора на екрану. Музика 
је ретко присутна у раним момен-
тима ових филмова, на почетку, у 
приказу свакодневице, и доминант-
није се појављује тек у познијим 
фазама драмске структуре тих ост-
варења, у одлучујућој акцији која 
претходи завршном ступњу, као јак 
и озбиљан отклон од хладне сва-
кидашњице којом доминирају кон-
трапунктни природни звукови. 

Форма која изражава трансцендентно развија се у три прогресив-
на корака. На почетку се гледаоцу презентује свакодневица која 

подразумева минуциозну репрезентацију досадних, баналних опш-
тих места свакодневног живљења. Она је безизражајна и рестрик-
тивна, монотона и хладна, а свака евентуална акција лишена је драмских ефеката, 
напетости и катарзичности. Други корак је диспаритет, стварна или потенцијал-
на разједињеност човека и његове околине, разједињеност која кулминира одлу-
чујућом акцијом. Диспаритет настаје продором људског (духовног) садржаја у хла-

дан контекст свакодневице. На његовом врхунцу дешава се одлучујућа 
акција као невероватан догађај унутар баналне реалности, али догађај 
којем се у потпуности мора веровати без обзира на то да ли је реч о из-
ненадним изливима емоција, страдању и усамљености појединца или 
чуду које се одиграва пред очима гледаоца у најбуквалнијем смислу. 
Као последњи ступањ у развоју трансцендентног стила, стаза је зам-
рзнут поглед на живот који трансцендује диспаритет. Човек и његово 
окружење, упркос конфликту, опет постају једно, па је стаза, у ствари, 
слика друге реалности, слика која може стајати наспрам обичне реал-
ности, због чега представља свето оноземаљско.        

Трансцендентни стил је форма која повезује с трансцендентним и 
пружа прилику да се проживи искуство трансценденције. А раз-

лике између Озуа и Бресона као амблематичних представника овог 
стила на филму нису само индивидуалне (ауторске), већ и културо-
лошке, услед чега би се могло говорити о унеколико разноликим мани-
фестацијама трансцендентнога стила на Истоку и Западу.

„Токијска прича”,
Јасуџиро Озу,
1953. год.

„Суђење Јованки 
Орлеанки”,

Робер Бресон,
1962. год.

„Џепарош”,
Робер Бресон,

1959. год.

20

Ц
рква


 и

 савремени








 свет



к \



Драган Вукадиновић

Само друга 
људска

душа
ио једном један професор Педа. Звали су га Педа Златоус-
ти. Надимак је стекао због своје слаткоречивости. Нико 

није умео тако лепо у дијалогу да те „смота”, стегне, увије и 
скрене на своју страну, а да ти и немаш могућности да кажеш 

шта ти је била намера. Студенти су долазили код њега да би 
заказали испит, одредили тему за магистеријум или са 

неким другим захтевом. После седења и протоколарног 
чекања у „предворју” код чувене сестре Милке, његове 
секретарице, улазили би у његову канцеларију и одмах 
по уласку, по правилу би били дочекани Пединим „па 

где си ти синко, како си...”.

Прича „Педа 
Златоусти”, из књиге: 
Д. Вукадиновић, 
Трезвеноумље: 
кратки 
психијатријски 
практикум, 
илустрован 
приказима случаја. 
Ниш: Талија 
издаваштво, 2021.

Аутор је 
специјалиста 
психијатрије 
и начелник 
Одељења 
за болести 
зависности у 
Специјалној 
психијатријској 
болници 
у Горњој 
Топоници 
код Ниша

Тада креће Педин вербални дриблинг, шетање са теме на тему, тако да 
млади јуноша од старта „губи темпо”, полузбуњено одговара, 

зноји се и презнојава и већ после два минута појма нема због чега 
је дошао код професора, а камоли да изрекне шта је хтео да пита 

или потражи. После петнаестак минута, збуњен 
јуноша излази из Педине канцеларије необавље-
на посла, задуван и црвен у лицу, готово срећан 
што се измигољио из Пединог срдачног загрљаја 
који много личи на загрљај питона који се спрема да 
те прогута. Код тог и таквог Педе, давних деведесетих 
година прошлог века, „нацртала” се моја маленкост.

Идеја ми је била у старту погрешна. Пошао сам ја (тек 
свршени доктор, волонтерски специјализант пси-

хијатрије) да научим професора Педу о могућностима 
компјутера у психијатријској дијагностици! После оног 
његовог уводног „Па где си ти синко, хоћеш кафу да нам 
скува Милка...”, распалих рафално да ме не скрене са теме.
„Професоре, набавио сам компјутер Спектрум и почео да 
учим програмски језик бејзик. То је фантастична ствар. Да 
ли верујете да је могуће направити упитнике и да ће онда 
компјутер сâм избацити дијагнозу болести од које пацијент 

болује? На основу тога компјутер може одредити и 
терапију за пацијента. Само је потребно на-
правити добар упитник за пацијента и ком-

пјутер може све сâм да одради...”
„Синко, где си ти сад на стажу?”
„У Топоници, професоре, у специјалној...”

„Ако синко, тамо има доста да се научи.”
„Али професоре, ово је фантастична мо-

гућност, компјутер може брже и прецизније 
да обради податке из анамнезе пацијента...”

„Добро синко, ако, можда ти и доживиш да 
компјутери лече људе. Али ја ти нисам од 

помоћи за то, ја и даље налаз након пре-
гледа пацијента пишем пенкалом, нећу ни

Идеја ми је 
била у старту 

погрешна. 
Пошао сам ја 

(тек свршени 
доктор, 

волонтерски 
специјализант 

психијатрије) 
да научим 

професора Педу 
о могућностима 

компјутера у 
психијатријској 

дијагностици!

21

Ц
рква


 и

 савремени








 свет




ка\



Да, био је у 
праву: људску 

душу, њену 
патњу, болове, 

може схватити 
само друга 

људска душа. 
За компјутере 

ће то увек бити 
нерешив задатак.

А како време 
иде, све 

психијатријске 
уџбенике и 

класификације 
у својој глави 

полако сводим 
на Десет Божјих 

заповести.

куцаћом машином да га куцам. Ако, нека... него шта има ново у Топоници?”
Разговор оде према колегама и пацијентима Специјалне болнице. Попих 
кафу и кренух. Педа ме отпрати коментаром: „Људска душа је велика тајна, 
њу може да разуме само друга људска душа и то ако се добро потруди. Ком-
пјутер то никада неће моћи.”

Помало љут јер нисам фасцинирао професора, изашао сам из његове кан-
целарије. „Видећеш ти да сам био у праву и биће ти жао што ми ниси 

помогао да то ми урадимо”, било ми је у глави док сам, при изласку, пролазио 
поред сестра Милке.

Прошле су године и умро је Педа Златоусти, мој професионални учитељ. 
Након његове смрти прошло је много година. Ни дан данас компјутери 

не могу да лече људску душу, нити се назире време када ће то моћи.

Ето, и ја сам неколико деценија на психијатрији. Ближим се Пединим годи-
нама из времена оног разговора и тек сада полако схватам Педину поруку. 

Да, био је у праву: људску душу, њену патњу, болове, може схватити само дру-
га људска душа. За компјутере ће то увек бити нерешив задатак.

А како време иде, све психијатријске уџбенике и класификације у својој 
глави полако сводим на Десет Божјих заповести.

„Људска 
душа је 

велика тајна, 
њу може да 

разуме само 
друга људска 

душа и то 
ако се добро 

потруди. 
Компјутер то 
никада неће 

моћи.”

22

Ц
рква


 и

 савремени








 свет



кв\



Чему онда смрт, 
уколико се 

првостворени 
Адам већ покајао? 
Свети оци говоре 

да би Адам, да Бог 
није пустио на 

њега смрт, остао 
да живи вечно у 

стању греха. 
Зато Бог у својој 

савршеној 
икономији управо 

кроз смрт даје 
човеку могућност 

остварења 
првобитног 

назначења и 
задобијања 

вечнога живота.

 Првој књизи Мојсејевој стоје чувене речи: Створи Господ Бог 
човека од праха земаљскога, и дуну му у нос дух животни; и пос-
та човек душа жива. 

Човек је створен од Бога. Начињен је од земаљске материје, 
,,земље” – због чега је и добио име Адам (што би у преводу 

са јеврејског могло да значи: „од земље”). Удахнуо му Бог дух 
животни, речи које у библијској симболици значе „живот”. Бог 
и људи склопили су савез, што се другачије каже: завет. Бог му 

даде сва земаљска блага потребна за живот, а даде му и (брачног) 
друга, човечицу – Еву. Адам је заузврат требало да љуби Гос-
пода Бога свога свим срцем својим и свом душом својом, свим 
умом својим и свом снагом својом. Сагрешио је Адам Богу и, 
мада се покајао горко, Бог је из превелике љубави према чо-
веку као последицу греха пустио на њега смрт.  

Прва Божја заповест,  забележена у почетним поглављима 
Прве књиге Мојсејеве, гласила је: С дрвета од знања до-

бра и зла, с њега не једи; јер у који дан окусиш с њега, умрећеш. 
Из Светог писма види се да је основа и почетак пада чове-
ковог гордост. Речи којом је змија искушавала наше праро-
дитеље указују управо на то: Нећете ви умрети, него зна Бог 
да ће вам се у онај дан кад окусите с њега отворити очи, па 
ћете постати као богови и знати што је добро што ли зло. 
Поверовавши том искушењу, први човек је нарушио завет 
са Богом, показујући му непослушање. Након тога уследи-
ла је спознаја огољености без Бога, покушај обмане Бога 
и прикривања свог греха. Избачен са својом брачном 
дружбеницом из раја, Адам је на крају заплакао гор-
ко, што значи да се покајао.

Чему онда смрт, уколико се првостворени Адам 
већ покајао? Свети оци говоре да би Адам, да 

Бог није пустио на њега смрт, остао да живи веч-
но у стању греха. Зато Бог у својој савршеној ико-
номији управо кроз смрт даје човеку могућност 
остварења првобитног назначења и задобијања 
вечнога живота. 

Презвитер Живко Миловић

Смрт као 
почетна тачка 

живота Аутор 
је парох 
други 
белопа-
ланачки

Блаженопочивши Митрополит Амфилохије Радовић говорио је о 
трима човековим смртима. Прва смрт је смрт из утробе мајке, 

која је заправо рођење земаљско. Друга је смрт старога човека, 
која се догађа на крштењу, а која истовремено значи и рађање 
новога човека, ослобођеног од пређашњих грехова. Трећа смрт 
је смрт телесна, која је – за оне који су преживели две прет-
ходне – рођење за живот вечни, за живот у вечитом Божјем 
загрљају у љубави са Богом. Важно је напоменути да, уко-
лико се човек определи за другу смрт (једину коју може да 
бира), она заиста треба да буде бескомпромисна: „смрт гре-
ху”, како каже блаженопочивши Патријарх Павле. Она у 
трећем степену духовног узрастања значи не моћи гре-
шити. По речима Светог апостола Павла, Ко је умро, гре-
ху је умро за свагда, а ко живи, Богу живи. 

23

Ц
рква


 и

 савремени








 свет




кг\



Преко дрвета 
познања 

добра и зла 
Адам је 

доживео пад. 
А на крсном 
дрвету које 

беше побијено 
на месту званом 

Голгота, што је 
име које говори 

да је ту била 
сахрањена 

лобања 
Адамова, Господ 

Исус Христос 
узима све грехе 

Адамове и 
својом крвљу 

спира грехе 
света. Тиме он 

враћа човеку 
могућност 

вечнога живота 
у вечној љубави 

са Богом, у 
вечном 

загрљају 
Божјем. 

Вертикалом 
крста он подиже 
човека из смрти 

и уздиже га на 
небо у живот 

вечни. 

Тајна смрти разоткрива се и у следе
ћим речима Светог апостола Павла: 

Нећемо да вам буде непознато шта је са 
онима који су уснули да не бисте туго-
вали као они који немају наде. Јер ако 
верујемо да Исус умре и васкрсе, тако 
ће и Бог оне који су уснули у Исусу 
довести с њим. (1. Сол. 4. 13–15) На 
исто упућује и тропар Васкрсења, 
који сваке године у пасхалном 
циклусу певамо у цркви: ,,Христос 
васкрсе из мртвих, смрћу смрт 
уништивши, и свима у гробо-
вима живот даровавши.” Тајна 
смрти биће нам у великој мери 
откривена ако још и направимо паралелу 
између Адамовог пада и Васкрсења Госпо-
да нашег Исуса Христа (као новог Адама).

Црквена химнографија прави одређене 
паралеле, засноване у новозаветном 

Божјем откровењу. Кроз Еву је у непослу-
шању дошао пад. Кроз Пресвету Влади-
чицу Богородицу је у послушању (на које 
указују њене речи: ево слушкиње твоје) 
долази Искупитељ, доносећи свету 
искупљење. Адам није послушао 
Бога, пошто је узео плодове дрвета 
где заповест Божија беше да не једу 
са њега. Христос из љубави изгова-
ра речи: Оче, ако може нека ме мимоиђе ова чаша, али не како ја хоћу, него нека буде 
воља твоја. А насупрот старозаветној заповести „не једите”, он својим ученицима 
завештава: Једите, ово је тело моје, и пијте, ово је крв моја. Ко једе тело моје и пије 
крв моју има живот вечни. 

Преко дрвета познања добра и зла Адам је доживео пад. А на крсном дрвету 
које беше побијено на месту званом Голгота, што је име које говори да је ту 

била сахрањена лобања Адамова, Господ Исус Христос узима све грехе Адамове и 
својом крвљу спира грехе света. Тиме он враћа човеку могућност вечнога живота 
у вечној љубави са Богом, у вечном загрљају Божјем. Раширивши руке своје на 
крсту, он грли цео свет. Вертикалом крста он подиже човека из смрти и уздиже 
га на небо у живот вечни. Адам је имао живот, али је прекинувши љубавну везу 
са Богом живео живот који води ка смрти. Господ наш Исус Христос који се ова-
плотио од Пресвете Дјеве Богородице, који је узео обличје слуге и постао један од 
нас из превелике љубави према човеку, испунивши све законе, без икаквог греха, 

без икакве кривице, прихватио је да 
за нас добровољно пострада на крсту. 
Био је разапет и окусио смрт, како би 
смрћу смрт уништио и открио живот 
који можемо живети зарад живота 
вечног. 

Како ће човек живети, то искљу-
чиво зависи од њега самога. Бог 

је дао човеку слободу као предуслов 
остварења личности која је основ за 
израз љубави. У последњем, четвртом 
новозаветном јеванђељу, Господ Исус 
Христос уверава: Заиста, заиста вам 
кажем: Ко моју реч слуша и верује Оно-
ме који ме је послао, има живот вечни, 
и не долази на суд, него је прешао из 
смрти у живот (Јн 5. 24).

24

Ц
рква


 и

 савремени








 свет



кд\



Будући да 
се главна 
последица 
икономије 
спасења – 
обожење 
људске 
природе 
дешава у 
слободи, 
онда човек 
који је саздан 
по икони 
Божијој својом 
слободом 
треба да тежи 
ка убирању 
плодова 
икономије 
спасења.

Ђакон Александар Глишовић

Када смо заиста 
хришћани?
Питање хришћанског 

идентитета

ајважнија последица спасоносних 
дела Божјих, почев од оваполоћења, 
преко страдања, васкрсења и вазне-

сења, јесте обожење. Човечанска 
природа, заједничка свим љу-

дима, у Господу Исусу Христу 
постала је бесмртна и задоби-

ла удео у Божјем животу. Бог је 
дакле постао човек да би човек постао 
бог по благодати. Међутим, иако је Гос-

под Исус Христос примио целокупну 
људску природу, а не само један њен део, иако је 
страдао, васкрсао, и вазнесењем увео васкрслу/
обожену људску природу у најприснију заједни-
цу са Богом, сваки човек је и после тога слободан 
да ту заједницу прихвати или одбаци. То би зна-
чило да се питање које арханђео Гаврило поста-
вља Пресветој Богородици, односно да ли жели 

постазирање наше личности у обожену људску 
природу у Христу, док ће потврда тог уипоста-
зирања, односно верификација да наш иденти-
тет извире из заједнице са Христом, за резултат 
у будућем веку имати учествовање у 
свим последицама које смо горе на-
вели или, по речима Максима Испо-
ведника, учествовање у свим оним 
благодетима које Богу припадају по 
природи, а нама ће припадати по 
благодати. 

Како прихватити те последице, 
како достићи уипостазирање у 

обоженој људској природи, како то 
да на питање знамо ли ко смо ми, 
наш одговор покаже да наш иден-
титет извире из заједнице са Хрис-
том? Будући да се главна последи-
ца икономије спасења – обожење 
људске природе дешава у слободи, 
онда човек који је саздан по икони 
Божијој својом слободом треба да 
тежи ка убирању плодова иконо-
мије спасења. Човек својом слобод-
ном вољом треба да говори Богу 
„да”, односно да жели да прихва-
ти последице икономије спасења. 
Наше „да” се тако поистовећује са 

да буде део икономије спасења, 
поставља и данас пред нас саме. 
Исто питање које су добили 
Адам и Ева, исто питање које је 
добила Пресвета, поставља се и 
нама данас. Ово је могуће зато 
што је Господ Исус Христос ус-
поставио однос са нама на пла-
ну природе, а не на плану воље. 
На плану воље свакоме је оста-
вљена могућност да прихвати 
како заједницу двеју приро-
да у личности Господа Исуса 
Христа, тако исто и последице 
тог јединства. Прихватање тих 
последица претпоставља уи-

Богородичиним „да”. И као што је 
њено „да” у Духу Светоме, тако се 
и у нашем прихватању плодова Бо-
жије икономије и нове заједнице са 
Оцем у Христу показује суштинска 
улога Светог Духа. Дух Свети, који 
је Дух слободе, омогућује сваком чо-
веку да усвоји нови живот у Христу. 
Улога Духа Светог је да историјског 
Христа учини нашим личним Спаситељем и да 
Христово Васкрсење учини нашим личним ва-
скрсењем. Наше прво „да” и прихватање после-
дице икономије спасења бива у крштењу. Дух 
Свети нас тако ослобођа од закона природе, од 
стега историје, и омогућава нам да постанемо 
причасници оних догађаја којим историјски 

Човечанска 
природа, 

заједничка 
свим људима, у 
Господу Исусу 

Христу постала 
је бесмртна и 

задобила удео у 
Божјем животу. 

Бог је дакле 
постао човек 

да би човек 
постао бог по 

благодати.

Наше 
прво „да” и 
прихватање 
последице 
икономије 
спасења бива 
у крштењу.

25

Х
РИ

Ш
Ћ

А
Н

С
К

И
 Ж

И
ВО

Т

ке\



Христос нас, 
као глава, 
позива све да 
постанемо део 
обожене људске 
природе, да 
постанемо део 
Његовог тела.

нисмо присуствовали, и то не само учесници-
ма у догађајима, већ и учесницима у оним по-
следицама проистеклих из тих догађаја: јер ако 
постадосмо сједињени са обликом смрти његове, 
онда ћемо и са Васкрсењем (Рим. 6. 5). 

Наше прво „да” је у Ду
ху Светоме и тиче се 

крштења, али се оно ту не 
завршава. Наиме, човек се 
крсти да би постао члан 
Цркве, члан Тела Христовог, 
односно да би се сјединио 
са Христом. Наше „да” мора 
своју даљу потврду да има у 
евхаристији, где нас оно води 
ка сједињењу са Христом, 
и онда као што Дух Свети 
ослобађа Христа од закона 
природе, тако и нас осло-
бађа, да би, иако историјски 
удаљени од Христа и његове 
икономије спасења, све оно 
што је он учинио у иконо-
мији постало и део нас. На 
крају сјединивши се са њим, 
поставши једно са Њим, ула-
зимо у заједницу са Оцем. 
Овако човек потврђује свој 

је, након што је Адам зажелео да свој живот гра-
ди на себи а не на заједници са Богом, добио пи-
тање Адаме где си?, односно где је Адам кога сам 
познавао, тако ћемо и ми, уколико не градимо 
свој живот на заједници са Богом, уколико наш 
идентитет не извире из заједнице са Христом, 
добити одговор – идите од мене, не познајем Вас. 
Из тог разлога, уколико нас неко пита знамо ли 
ко смо ми, наш одговор треба да буде у складу 
са прихватањем последица икономије спасења. 
Можда нам то делује лако, међутим, оно под-
разумева потврду како у свакодневном, тако и у 
литургијском животу цркве.  

Црква као Тело Христово представља место 
прихватања последица икономије спасења. 

По речима апостола Павла, глава Цркве је Хрис-
тос (Кол. 1. 18) док тело чине многи (1. Кор. 12), и 
управо таква слика Цркве, где је Христос глава 
а тело чине многи, идентична је са оваплоћењем 
Христовим, јер је исто једно лице, једна ипос-
тас другог лица Свете Тројице која уипостазира 
две природе, божанску и човечанску целокупну 
природу. Тако нас Христос, као глава, позива 
све да постанемо део обожене људске природе, 
да постанемо део Његовог тела. Управо то зна-
чи да нам се залог последица икономије спасења 
дарује у Цркви и да је то уједно и простор где 
су многи звани, али је мало изабраних, односно 

идентитет у Христу. У заједници са Богом, чо-
век је једно са Христом, утеловљује се у Христа и 
на тај начин његова природа стиче бесмртност, 
постојећи на начин на који постоји Бог. Уколико 
својом личношћу дамо такав начин постојања 
својој природи, који подразумева прихватање 
последица икономије спасења, који подразуме-
ва наше утеловљење у Телу Христовом, односно 
подразумева да наш идентитет извире из зајед-
нице са Христом, онда можемо очекивати одго-
вор: Уђите у царство Оца мога (Види Мт. 7. 21); 
у супротном, уколико Богу говоримо „не” и не 
желимо да свој идентитет градимо на заједници 
са њим и не прихватамо последице икономије, 
Бог који све познаје даће нам одоговор: Заиста 
вам кажем, не познајем вас (Мт. 25. 12). Као што 

мало је оних који говоре Богу 
„да” ја желим да прихватим 
последице икономије спа-
сења. Наш живот мора да 
буде такав да се живот Црк-
ве, живот у Телу Христовом, 
продужи и на нашу домаћу 
цркву, на наш свакодневни 
живот, где ће, како у првом 
тако и у другом, центар тог 
живота бити Христос. Само уколико наш иден-
титет извире из заједнице са Христом, онда ће 
и наш даљи напредак, било технолошки, било 
друштвени, имати за циљ раст у мери Христовој 
(Еф. 4. 13).

Наше „да” 
мора своју даљу 
потврду да има 

у евхаристији, 
где нас оно води 

ка сједињењу 
са Христом, и 
онда као што 

Дух Свети 
ослобађа 

Христа од закона 
природе, тако 

и нас ослобађа, да 
би, иако историјски 
удаљени од Христа 

и његове икономије 
спасења, све оно 

што је он учинио у 
икономији постало 

и део нас.

26

Х
РИ

Ш
Ћ

А
Н

С
К

И
 Ж

И
ВО

Т
кѕ\



О Сави су 
говорили 
теолози 
и јерарси: 
патријарси, 
митрополити 
и епископи, 
свештеници, 
монаси и сав 
народ Божји. 
О нашем Светом 
оцу писане су 
књиге – романи, 
приповетке 
и драме, 
испеване песме, 
компонована 
музичка 
дела, сликане 
фреске, иконе 
и религијске 
слике, његов 
лик је вајан и 
дуборезан.

Протојереј ставрофор 
проф. др Владимир 

Вукашиновић

Усмери, 
препороди, умири 
и измири нас који 

славимо свети 
спомен твој

Беседа изговорена 
на Светосавској академији 

у Нишу 2025. године

оворити о Светом Сави да-
нас, у години у којој про-

слављамо осамсто педесету 
годишњицу његовог рођења, 

није нити лак нити једноставан зада-
так. Постоје најмање два разлога због 
којих је то тако. Први је тај што се о 

Светом Сави говори скоро осам сто-
лећа. Реке ових речи и похвалних 

слова започеле су да теку над Са-
виним одром, наставиле се над 

његовом светом раком и кивотом и продужиле 
се пред Свечевом иконом и фреском. О Сави се 
говорило по црквама и манастирима, у школама 
и болницама, у рату и у миру, на мору и на копну, 
у отаџбини и у расејању, свуда где је Срба некада 
било и где они данас јесу. Говорили су теолози 
и јерарси: патријарси, митрополити и епископи, 
свештеници, монаси и сав народ Божји. О на-
шем Светом оцу писане су књиге – романи, при-
поветке и драме, испеване песме, компонована 
музичка дела, сликане фреске, иконе и религијс-
ке слике, његов лик је вајан и дуборезан. 

Па шта онда да ваш вечерашњи беседник, 
након ове неизбројиве војске претходника 

и савременика, каже о Светом Сави, а да то већ 

неко пре њега лепше, боље и тачније 
није казао? Шта ново, шта важно, 
шта битно управо за нас и наше жи-
воте вечерас треба рећи? Тежак је 
ово задатак. Да би се он разрешио, 
требало би прибећи молитви, и то 
оној којом се молио и монах Теодо-
сије, писац Савиног житија и служ-
бе, уплевши је у акростих Канона 
Светом Сави. Зато се вечерас мо-
лимо заједно са њим: Саву да пох-
валим, знања, Боже мој, даруј ми.

Други разлог који отежава про-
изношење беседе о Светом Са

ви јесте несагледива ширина ње
говог дела. Свети отац је толико 
тога урадио у шездесетак година 
свога живота, да свако ко се на 
тренутак унесе, а камоли удуби 
у његов живот, једноставно не 
зна одакле да започне своје кази-
вање. Од свега тога, вечерас би 
неколико речи требало прогово-
рити о Савином дару да у тешка 
времена – а која времена за Саву 
и нас Србе, његову духовну децу, 
нису била тешка? – на тешка пи-
тања пронађе праве одговоре, и да 
из ситуација које су за друге биле безизлаз-
не, он пронађе излаз и укаже на прави пут. 

Сава је живео у времену сталних и великих 
ратова, како оних који су потресали међу-

народну политичку сцену, попут првог пада 
Византијског царства, на чијим темељима је нас-
тало Латинско царство, којем је, између осталог, 

Беседник 
је редовни 
професор 

Православног 
богословског 

факултета 
Универзитета 

у Београду

27

Х
РИ

Ш
Ћ

А
Н

С
К

И
 Ж

И
ВО

Т

кз\



Саву није 
обесхрабрило то што 

они који имају моћ 
не хају за правду и 

морал, нити се наивно 
надао да ће се они 

сами променити. Он 
се уздао у Бога и зато 

је побеђивао силом 
Божјом – како је писао 

његов први биограф 
Доментијан. 

припадала и Света Гора на којој је Сава живео, 
тако и оних вођених у Србији, било као грађан-
ски сукоби завађених српских војнополитичких 
фракција, било као завојевачки походи Угара, 
Бугара и других заинтересованих страна. Овак-
ва, тешка и крвава времена, захтевала су од 
својих учесника не само различите врлине, него 
и посебне вештине како би се у њима не само 
снашли него и извукли највећу могућу корист за 
народ којем припадају. 

Шта је Сава радио? Он је над моштима Све-
тог Симеона Мироточивог мирио своју 

завађену браћу Стефана и Вукана. Зашто му је 
за то било потребно тело њиховог заједничког 
родитеља? Зато што је оно код сукобљене браће 
пробудило свест о заједничком пореклу – то је 
било тело њиховог оца, о идентитету – чији су 
они синови, самим тим и браћа, и подсетило их 
на то да су они велику и јединствену визију сво-
га оца расцепали и раздерали својим појединач-
ним погледима и ситним интересима.

Сава је ишао у дипло-
матске мисије у име 

свога брата и у корист срп-
ског народа. Пре него што 
је постао Архиепископ, по 
Стефановој молби, пози-
вао је на људску правед-
ност и светост заклетве 
бугарског властелина До-
бромира Стреза, бившег 
Стефановог вазала, који се 
оглушио на Савине речи и 
наставио да ради против 
српског самодршца. Саву 
није обесхрабрило то што 

они који имају моћ не хају за правду и морал, 
нити се наивно надао да ће се они сами проме-
нити. Он се уздао у Бога и зато је побеђивао си-
лом Божјом – како је писао његов први биограф 
Доментијан. А Бог је учинио да овај кривоклет-
ни Стрез, како пише исти хагиограф, буде про-
боден од анђела Божјег невидљивим копљем и 
да, како би данас рекли језиком медицине, ин-
фаркт миокарда подсети на праведност Божју 
онога који је осионо газио људску правду.

Након што је хиротонисан за Архиепископа, 
Сава је отишао у дипломатску мисију код 

угарског краља Андрије Првог, да би га одго-
ворио од његове намере да нападне Србију због 
њеног уздизања на степен краљевства. Ту га није 
обесхрабрила тврдоћа срца угарскога краља и 
његова неспремност да преговара око судбине 
младог српског краљевства. Сава је сачекао по-
вољну прилику – то је била велика суша која је 
погодила територију данашње Мађарске – да 
молитвом и чудом, али и мудрим дипломатским 
говором којим је протумачио, објаснио, уокви-

рио чудо градоносних облака, оствари своје ра-
није неоствариве циљеве: да, како вели његов 
животописац, „силом и страшним чудима и 
богогласним речима, удицом речи Божје улови 
овога краља и свеже га као хитар крманош оних 
који се валима колебају”.

Свети Сава је у својим дипломатским ми-
сијама успешно користио не само атмос-

ферске него и геополитичке прилике. Тако је, 
захваљујући подели Византијске империје, 
изазваној Четвртим крсташким походом, на 
Епирски деспотат и Никејско царство, стварање 
аутокефалне Српске архиепископије могао да 
оствари са много мање муке и непријатности 
него што би то било у нека друга и другачија 
времена. Али та политичка подела сама по себи 
није била довољна. Сава је увек и свуда неговао 

личне односе и стварао пријатељства која су се 
потом показивала као вишеструко корисна у 
одлучујућим моментима његове личне и наше 
националне историје. 

Доментијан Савин сусрет са никејским ца-
рем Теодором Ласкаром описује као сусрет 

двојице пријатеља. Сава иде, каже Доментијан, 
„пријатељу свом цариградском цару Теодору”, а 
пре него што се врати свом дому, он опет „дође 
на поклоњење ка благословеном цару свом 
пријатељу”. Много пре него што је свом прија-
тељу цару изложио разлоге свог доласка – молбу 
да се Србима хиротонише и постави архиепис-
коп – Сава се потрудио да на различите начине 
и разним каналима цар сазна за разлоге његове 
посете, да буде припремљен за њу и одобровољен 
за давање позитивног одговора. То видимо из 

28

Х
РИ

Ш
Ћ

А
Н

С
К

И
 Ж

И
ВО

Т
ки\



Зато, 
благодарећи 
Богу што нам 
је даровао 
оваквог оца, 
пастира доброг 
и учитеља 
пута који 
води у живот, 
благодаримо 
и њему који 
је дароване 
му таленте 
многоструко 
умножио, и 
нас, народ свој 
православни, 
вишеструко 
обдарио.

речи којима је цар одговорио Сави на његову 
молбу, рекавши: „још пре доласка твога имам из-
вештење да ће твоја светиња бити сапрестолник 
апостолског седења”.

Сава је имао и способност шире политичке 
процене којом је јасно сагледао да није до-

вољно то што је Србија сопственом војно-поли-
тичком и дипломатском активношћу стекла ста-
тус краљевине, а његовом свештеном диплома-
тијом статус аутокефалне архиепископије. Њој 
су била потребна међународна признања, како 
са Истока тако и са Запада. Из тог разлога Сава 
пише папи и тражи круну за свога брата Стефа-
на. То не чини из разлога, како су неки говорили 
и још увек говоре, неког папског јурисдикцио-
ног права или српске канонске потчињености. 
Његови мотиви су другачији. Круна коју папа 

мо завађену и подељену браћу, по различитим 
основама и свим категоријама, да их подсетимо 
да део није значајнији од целине, а партија, било 
која партија и политичка фракција, од целог на-
рода. Да стичемо пријатеље на угледним мести-
ма у иностранству, да негујемо та пријатељства, 
да нам пријатељи буду и они који са нама деле 
исти поглед на свет, али да их имамо и међу 
онима који су другачији од нас. Да се научимо 
значају и вештини лобирања: да схватимо да ис-
тина није самоочигледна, она се не подразумева, 
да ће се о нама знати само оно око чега се буде-
мо потрудили. Да пратимо промене у свету и да 
настојимо да из њих извучемо како поуку, тако 
и корист за нашу земљу. Да знамо да се паметно 
поставимо у односу на комплексна сучељавања 
великих сила и да нам њихови сукоби донесу ко-

шаље представља признање не само Стефана 
као краља, него и Србије као краљевине, сада и 
са Запада, а не, као до тада, само са Истока.

Могли бисмо да говоримо и о Савиним пу-
товањима у Свету Земљу, Египат и дру-

ге крајеве, и сусретима које је тамо имао са 
хришћанским владарима, црквеним поглавари-
ма, али и вођама друге религије, како световним 
тако и духовним, попут ученог султана Малека 
ел Ћамила, на кога је Сава оставио дубоки ути-
сак – али то би нам одузело превише времена.

Нашу вечерашњу беседу завршићемо пред-
логом шта би требало и шта бисмо данас 

могли да преузмемо и усвојимо од описаног Са-
виног деловања. Другим речима, превешћемо 
теолошке садржаје на један други, савременији 
и разумљивији језик. Пођимо редом: да измири-

рист, а не штету. Да добијемо њихову сагласност 
за оно што желимо да остваримо и признање 
онога што смо учинили. Да се ослањамо на себе, 
на правду и друге плодове људских руку, али пре 
свега и увек на Бога који у свему људском има не 
само прву него и последњу реч.

Зато, благодарећи Богу што нам је даровао 
оваквог оца, пастира доброг и учитеља пута 

који води у живот, благодаримо и њему који је 
дароване му таленте многоструко умножио, 
и нас, народ свој православни, вишеструко 
обдарио. Почели смо молитвом, завршавамо 
мољењем – Чувај, сабери, укрепи, оснажи, умуд–
ри, освети, покај, усмери, препороди, умири и из-
мири нас који славимо свети спомен твој. Свети 
оче Саво, моли Бога за нас! Амин.

29

Х
РИ

Ш
Ћ

А
Н

С
К

И
 Ж

И
ВО

Т

кf\



7. јануар 2025. / 25. децембар 
2024. године Господње

Божић 2024. 
Епархија нишка



М
ед

иј
ск

о-
ин

ф
ор

ма
ти

вн
а 

сл
уж

ба
 Е

па
рх

иј
е 

ни
ш

ке

Савиндан 2025. 
Епархија нишка

27/14. јануар
2025. године Господње



а парапетима иконостаса Цркве Све
тог Георгија у Горњем Барбешу (Па-
рохија заплањска), налази се икона 
Крштења Христовог. Она је настала 
као копија радова француског графи-

чара и сликара Гистава Дореа. Име 
аутора није познато, али цртеж и ликовна об-
рада указују на његово академско образовање. 
Копирање је у преношењу цртежа извео верно 

Икона Крштења 
Христовог из 

Цркве у Горњем 
Барбешу

Јеромонах 
Игњатије 
Ђорђевић

оригиналу, док начин једнопотезног дефиниса
ња физиономија представља његов особени пе-
чат унет у слику и показује мајсторско умеће. 
Он изузетно влада пропорцијом људског тела, 
дочаравањем дубине простора и правилним де-
финисањем игре светлости и сенке. Откривање 
аутора верно копираних дела је тешко, због мало 
особених елемената кописте на њима, док непо-
стојање сигнатура на слици, као у овом случају, 
искључује палеографску анализу као помоћну 
методу за атрибуцију. Изазов за даље истра-
живање представља не само откривање аутора 
иконе, већ и разрешење дилеме због чега се она, 
заједно са још две иконе са којима се 
налази у комплету, нашла на парапе-
тима иконостаса који је предвиђен за 
другачији иконографски програм.

Црква Светог Георгија у 
Горњем Барбешу (Парохија 

заплањска)

Крштење Исусово, 
оригинална графика
 Пола Гистава Дореа 

(1832–1883), 
по којој је икона

урађена 

32

лв\
И

З 
П

РО
Ш

Л
О

С
ТИ



Јеромонах Игњатије Ђорђевић
Јереј Далибор Мидић

Иконе 
Цркве у Горњем Барбешу 

из xvii, xviii и xix века

Од 
најстаријег 

фрагменти-
раног 

иконостаса 
сачуване 

су три 
престоне 

иконе, 
израђене на 

масивним, 
грубо 

тесаним и 
издубљеним 

даскама 
и једна 

празнична 
икона.

ело Горњи Барбеш налази се у заплањском 
крају, у Општини Гаџин Хан. На једном од 
пропланака, по којима је распоређено насеље, 

налази се монументална црква посвећена 
Светом великомученику Георгију. Храм је 
саграђен од тврдог материјала средином 
XIX века, на месту старије цркве, пројекто-
ван једноставно у импозантним димензија-
ма, као једнобродна базилика са спољашњом 

припратом и источном олтарском апсидом. 
На вратима јужног портала уклесана је година 1858. Летопис 
Цркве, као једна од највећих драгоцености тамошњег инвента-
ра, доноси значајне податке о историји храма и самог села, али 
без прецизнијих датовања овог сакралног места и насеља. 

Помињући првобитни, стари храм, свештеник 
горњобарбешки Јордан Поповић године 1900. 

започиње летопис речима: „У оно време, када у 
Србији владају Турци, а још дуже времена у овом 
Новоослобођеном крају наше отаџбине, беше дуго 
на овом месту Храм Св. Великомученика Георгија, 
мален, снизак, тескобан и мрачан, где се побожни 
хришћани скупљаху на молитву, молећи Господа 
Бога, да их што пре помоћу својом и великом ми-
лошћу својом обасја зрацима слободе и скине ропски јарам, те да 
му у слободи шаљу топле молитве и благодарност за његова бла-
годјејања. И заиста, када хришћани осетише духовно милост бо-
жију и скорије ослобођење од бесних Османлија, договорише се 
да подингу величанственији дом господњи. Године 1868 отпочеше 
скупљати материјал за зидање. Скупивши ма-
теријал отпочеше зидање новог храма. Но, ста-
ру цркву не хтедоше срушити, јер им требаше за 
скупљање на молитву. За то они дођоше на мисао, 
да, пошто ће зидати много већи храм, отпочну 
зидати и правити темељ око старе цркве, тако, да 
стара остане недирнута, док се нова доврши. Тако 
и буде. Стару цркву обухвате новим храмом и зи-

даше га. Године 1870 довршише нови храм, и тада, пошто је ста-
ри остао у унутрашњости новог храма, разрушише га и грађу 
изнесоше на главна врата, те тако овај храм на истом месту 1870 
год. потпуно довршен угледа светло... Године 1871 подигнуто 
је темпло – иконостас. Иконе су моловали Милош Јаковљевић 
и Костадин Јаковљевић живописци из Галичника. Исте годи-
не позван је сада блажени упокојени епископ нишки Господин 
Виктор да освети и посвети нову цркву.”

Летопис даје јасно сведочанство да је на овом месту постоја-
ла много старија црква. Њено датовање се може одреди-

ти атрибуцијом две скупине икона, које су чиниле два старија 
иконостаса, а које су старањем свештенства и народа из овог 

Пресвета 
Богородица,
XVII век

Светих 
40 мученика 
Севастијских – 
Младенци,
XVII век

33

лг\

И
З 

П
РО

Ш
Л

О
С

ТИ



Сразмерно 
величини 
цркве 
иконостас је 
импозантан, 
а његов 
програм 
богат и 
развијен, у 
складу са 
тадашњом 
праксом 
црквеног 
сликарства.

краја сачуване до данас. Од најстаријег фрагментираног иконостаса сачуване су 
три престоне иконе, израђене на масивним, грубо тесаним и издубљеним дас-
кама и једна празнична икона. У питању су допојасне представе Исуса Христа 
и Пресвете Богородице са Христом Младенцем, икона Светог великомученика 
Георгија на коњу и Севастијски мученици. Слојеви препаратуре су испуцали и 

отпали са дасака, док су премази боје веома оштећени, са до-
датним великим наслагама нечистоће. Ипак, могуће је препо-
знати главне елементе за утврђивање атрибуције. 

Мајстор који је осликао иконе био је невешт и слабог умет-
ничког домета. Цртеж је веома слаб, са анатомским 

грешкама, док је колорит загасит, а спектар боја веома скро-
ман. Цртеж и колорит икона подударају се са неколико икона 
насталих на ширем простору српских земаља, чије је време 
настанка познато. Богородичина икона је веома слична Бо-
городичиној икони из Шишевског манастира, 
насталој 1601. године, која се налази у Народном 
музеју у Београду. Такође има сличности и са 
Богородичином иконом из Мушутишта (поло-
вина XVII века), која се налази у Музеју Српске 
православне цркве у Београду. Христова икона 
из Барбеша подудара се са стилом престоне Хри-
стове иконе са иконостаса Манастира Дубочице 
из прве половине XVII века. На основу свега мо-
жемо закључити да су иконе из Барбеша настале 
најкасније почетком XVII века. У прилог овоме 
сведоче и палеографске карактеристике слова 
на иконама. Њихов настанак може сезати чак и 
до краја XVI столећа, али за овакву тврдњу нема 
конкретнијих доказа. 

Други комплет икона, који је такође представљао некадашњи 
иконостас првобитне цркве, састоји се од икона: Исус Христос, 

Пресвета Богородица са Христом Младенцем, Свети Георгије на 
коњу, Свети Никола и Света Петка, затим царске двери са представом Благове-
сти Пресветој Богородици и Деизис са апостолима, који чине иконе Исуса Хри-

ста, Пресвете Богородице са Христом Младенцем, Светог Јо-
вана Крститеља и дванаесторице апостола. Иконе су очуване 
и у солидном су стању. Престоне иконе са царским дверима су 
2024. године подвргнуте чишћењу и растаурацији, те се сада на 
њима препознаје првобитни колорит, пронађен испод наслага 
дима и прљавштине. Деизис са апостолима насликан је на три 
подужне даске, чије су површине издефинисане и раздвојене 
дуборезаним стубићима са аркадама и флоралном орнаменти-
ком. Царске двери су такође украшене дуборезом. 

Сликар иконостаса је поседовао познавање основних пра-
вила иконописа, али је његов уметнички домет био слаб: 

цртеж невешт, а линија несигурна и наглашена. Анатомија 
тела није пропорционална. Спектар палете је веома скучен, 
светао и сведен само на четири основне боје: црвена, плава, 
окер и зелена. Главни квалитет сликара огледа се у начину ре-
шавања инкарната, са финим претапањем слојева, што ствара 
врсту сфумата на неосветљеним деловима физиономија. Дра-
перије су обликоване и колорисане линеарно, без ефекта при-
родног пада тканине. На свим иконама значајно преовладава 
црвени тон, што представља најупадљивију карактеристику 
овог сликарства. Стилске особености икона имају подударања 
са одликама икона ширег подручја, које су већ датоване. Прес-
тоне иконе Манастира Гориоч и икона Свете Петке из Попо-

Господ Исус 
Христос,

XVIII век

Пресвета 
Богородица,

XVIII век

34

лд\
И

З 
П

РО
Ш

Л
О

С
ТИ



Сликари су 
наизменично 

радили иконе 
на иконостасу, 

што се види 
по више 

потписа које 
су оставили 

на њима, као 
и стилских 

одлика 
по којима 
је могуће 

разликовати 
их, иако су 

радили у 
уједначеном 

стилу.

вљана, с краја XVII века, имају сличне карактеристике у цртежу, колориту, као и 
у ликовним решењима. Иконе из Барбеша одликује већа декоративност у орна-
ментима, па се може претпоставити да су настале у XVIII веку. 

Садашњи иконостас, који су својим остварењима украсили Милош и Костадин 
Јаковљевић, постављен је 1871. године. Сразмерно величини цркве иконос-

тас је импозантан, а његов програм богат и развијен, у складу са тадашњом прак-
сом црквеног сликарства. У престоном реду налазе се иконе: 
Исус Христос, Пресвета Богородица са Младенцем, Свети Јо-
ван Крститељ, Свети великомученик Георгије на коњу, Свети 
Никола и Свети апостоли Петар и Павле. Царске двери су као 
и обично украшене представом Благовести. На бочним двери-
ма изображени су Свети архиђакон Стефан и Свети арханђел 
Михаило. У другом реду иконостаса налази се сет од тринаест 
празничних икона: Благовести, Рођење Христово, Сретење, 
Крштење Христово, Преображење, Христов улазак у Јеруса-
лим, Распеће, Васкрсење Христово, Вазнесење, Успење Пресве-
те Богородице, Света Тројица крунише Пресвету Богородицу, 
Вазнесење пророка Илије и Свети апостоли Петар и Павле. У 
трећем реду иконостаса налази се Деизис са апостолима, чије 
су иконе на засебним даскама: Исус Христос кога фланкирају 
Пресвета Богородица и Свети Јован Крститељ са два низа од 
по шест апостола. На врху иконостаса налази се иконостасни 
крст са змајевима, са представама Распећа и Пресвете Бого-

родице са Светим Јованом Богословом. Са обе 
стране иконостасног крста налазила су се два 
крста с разапетим разбојницима, од којих је 
сачуван само један. 

Парапети иконостаса били су украшени са 
шест представа старозаветне историје. 

Три северне иконе нису сачуване, а највероватније је да су на 
њима биле насликане сцене из стварања. На иконама јужних па-
рапетних плоча налазе се сцене: Изгнање Адама и Еве из Раја, 
Плач Адама и Еве и Адам обрађује земљу. Сликари су наизме-
нично радили иконе на иконостасу, што се види по више пот-
писа које су оставили на њима, као и стилских одлика по којима 
је могуће разликовати их, иако су радили у уједначеном стилу. 
Костадин Јаковљевић је поседовао квалитетне 
цртачке способности, правилно постављање 
пропорција анатомије и спонтане прелазе из-
међу сенки и осветљења. Цртеж зографа Ми-
лоша био је слабији, са наглашеним линеари-
змом у контурама, радио је шире и заобљеније 
форме физиономија, док је драперије решавао 
јачим контрастима сенке и осветљења. Север-
ни парапети иконостаса украшени су иконама: 

Крштење Христово, Христос са Самарјанком на Јаковљевом из-
вору и Свадба у Кани. Иконе су рађене као копије слика фран-
цуског графичара и сликара Гистава Дореа (1832–1883), које је 
урадио непознати аутор. 

Иконе Цркве у Горњем Барбешу својим временским распо-
ном, бројем и разноликошћу представљају ретку, можда и 

јединствену, драгоцену збирку на територији Нишке епархије. 
На основу развоја иконостасних целина ове цркве може се пре-
тпоставити да и само село има непрекинути континуитет жи-
вота становништва у њему, који ако је и био прекинут у време 
великих српских сеоба, није могао бити временски дуг.

Свети 
великомученик 
Георгије,
XVIII век

Свети Николај 
Чудотворац 
Мирликијски,
1871. година

35

ле\

И
З 

П
РО

Ш
Л

О
С

ТИ



Јеромонах Игњатије Ђорђевић 

Протосинђел 
Јован Вукићевић 

(1901–1975), 
сабрат Манастира 

Светог Јована 
Богослова 
у Поганову

тац Јован Вукићевић рођен је 
1901. године у селу Лапотници 
код Богутовца, околина Краље-
ва. На крштењу је добио име 
Обрен. По занимању је био ко-
вач. Ступио је у брак са Божи-
ком Тиодоровић из Роћевића 

код Краљева. Са њом је изродио два сина 
и три кћери. Мобилисан је у оквиру војне 
вежбе 1941. године, али му се убрзо након 
избијања Другог светског рата губи сваки 
траг. Његова породица годину дана није 
знала да ли је жив. Тада је стигло писмо из 
логора, а прочитао га је човек из села који 
је умео да чита. У писму је писало да је жив 

и да је у немачком за-
робљеништву. Пору-
чио је жени да купи 
деци буквар, како 
би учили да читају и 
пишу, пошто ће им се 
често јављати пишући 
штампаним словима. 
У писму је навео да је 
у ропству заједно са 
неким свештеником, 
од кога је много на-
учио о православној 
вери. Породица му је 
слала пакете, колико 
су дозвољавала ратна 
времена. У првом пис-
му је тражио да му по-
шаљу угаљ, кресиво, 
суве печурке са букви 
и тамјан, наводећи да 
ватру одавно нису ви-

дели, а волели би и да се окаде. Он је касније при-
чао да су заробљеници, кријући се од чувара, били 
пресрећни што су након толико времена по први 
пут осетили мирис тамјана. 

Једном приликом су током рата у село ушли Нем-
ци тражећи четничке куће, које су спаљивали. У 

Обреновом дворишту затекли су његову уплашену 
децу. Када их је преводилац запитао где им је отац, 
они су казали да је у заробљеништву у Немачкој, 

Према 
казивању 

његове 
кћерке 
Косане 
Томић

што је потврдило и тражено писмо које је убрзо 
донела Божика. Држећи писмо у руци Немац је 
почео да се осмехује, док су сви стрепели од неиз-
весности. Потом је на српском језику казао: „Ваш 
супруг је у логору који је под управом мог оца.” Из 
Обреновог дома ништа нису узели, а убрзо су и 
напустили двориште. 

Године 1945. на сам 
дан породичне 

крсне славе Светог 
архиђакона Стефана, 
Обрен је стигао у свој 
дом и обрадовао и 
изненадио укућане и 
госте. На њега је то-
ком заробљеништва 
дубок траг оставио 
живот са поменутим 
свештеником, који је
у њему пробудио веру 
и љубав према Богу, 
а често је и говорио како га је Бог сачувао током 
рата. Од тада је Обрен променио свој живот. До-
шавши у свој родни крај и своју породицу, почео 
је често да иде на богослужења у Манастир Жича, 
иако су власти све који су јавно исповедали веру 
након рата истеривале с посла и на сваки начин 
санкционисале. Две године након завршетка рата, 
1947. Обрен је донео одлуку да оде у Манастир 
Жичу, где је пострижен у монаштво и рукополо-
жен у чин јерођакона и јеромонаха. У манастир је 
преселио и своју ковачку радионицу, где је наста-
вио да се бави истим послом. 

Две године касније, по потреби и службеној 
дужности, добио је премештај у Епархију 

нишку, у Манастир Светог Јована Богослова у По-
ганову, који је тада био женски манастир. Осим 
текућих обавеза у самој обитељи, о. Јован је опслу-
живао и парохију која је обухватала суседна села. 
Овде је остао све до смрти, 1975. године. Сахрањен 
је са јужне стране олтарске апсиде цркве. Његов 
надгробни споменик је био у веома лошем стању, 
па је старешина манастира архимандрит Марда-
рије 2024. године наручио нови, који је направила 
каменорезачка радионица из Белих Вода код Кру-
шевца. Том приликом Јованови потомци посетили 
су манастир и гроб свог оца.

36

лѕ\
И

З 
П

РО
Ш

Л
О

С
ТИ



Непокретна 
имовина и 
богомоље 
Епархије 
нишке имале 
су ванредну 
правну 
заштиту 
диретно од 
султана, што 
је значило и 
имунитетно 
изузеће од 
уплитања 
локалних 
власти. 

У том смислу, 
улажење на 
поседе Епархије, 
полицијско 
ислеђивање или 
истраживање 
заптијско-
полицијски 
органи то нису 
смели да раде 
без знања или 
сагласности 
централних 
власти у 
Цариграду.

оком читавог XVIII века Нишка митрополија обухватала је ад-
министративну територију коју су чинили Крушевачки санџак 

и Нишка каза, тј. парохије на територији Крушевачког санџака 
и оне које су припале Нишкој митрополији након спајања Бело-
цркавске епархије са Нишком (Параћин, Ражањ, Алексинац, Кру-
шевац, Козник (Жупа), Куршумлија, Прокупље, Лесковац, Пуста 

река, Црна Трава, гњилански Изморник, Ниш и три парохије у Пирот-
ској кази). Накратко у периоду 1815–1821. Нишевачка епархија била је 

интегрисана у Нишку митрополију. Већ код описа физичких граница Епархије 
нишке видљива су одступања од правила које је важило за време османске управе 
на нашим просторима, а то је да се границе једне епархије поклапају са грани-
цама пашалука, тј. санџака којем припадају. Правило је било да попови двојице 
паша не залазе у атаре једни другима, због лакшег увида у пореску политику и 

Милан Ранђеловић

Епархија нишка 
у првој половини xix века 

под Османлијама

Ниш под 
Османлијама,

Феликс Каниц 
(1829–1904)

зарад складног односа паша са својим епископима. Међутим, у слу-
чају Нишке епархије, према горепоменутом списку, евидентно је да су 
нишки епископи захватали и делове који су припадали крушевачком, 
приштинском и софијском паши.

Црквени административни миље у западној Румелији мења се након 1832. го-
дине, када је кнез Милош извршио припајање шест нахија, тј. рубних округа, 

које су од Тимока, преко Сврљига, Алексинца и Рашке области окруживале Кне-
жевину Србију с југа и југоистока. Овај војно-дипломатски подухват српског кне-
за након 1832. године изузео је из домена парохије које су се налазиле северно од 
линије Куршумлија–Алексинац, те је на овај начин Епархија нишка била терито-
ријално готово преполовљена. 

Непокретна имовина и богомоље Епархије нишке имале су ванредну правну 
заштиту диретно од султана, што је значило и имунитетно изузеће од упли-

тања локалних власти. У том смислу, улажење на поседе Епархије, полицијско ис-
леђивање или истраживање заптијско-полицијски органи то нису смели да раде 
без знања или сагласности централних власти у Цариграду. За такав допуст било 
је потребно имати документ емри шериф који је потписао лично султан, са  намен-
ском дозволом за улазак на поседе Епархије. С тим у вези, 27. октобра 1818. године 

37

лз\

И
З 

П
РО

Ш
Л

О
С

ТИ



Као и друге 
православне 

епархије у 
Румелији, 

и Нишка је 
била админи-

стративно 
подређена 

ауторитету 
Васељенске 

патријаршије.  
Документа 
до којих се 

недавно дошло 
откривају да 

су васељенски 
патријарси 

из Ниша били 
обавештавани 

о разним 
стварима које 

су биле од 
локалног значаја 

(проблеми 
пастве са 
обновом 

богомоља), али 
су се и ван тога 

заузимали за 
нишке епископе 

и преносили 
вести од њих 

и њима вишим 
државним 

инстанцама.
Међу 

епископима 
нишким било 

је и људи од 
иницијативе 

који су умели 
самостално и 

смело да реагују 
у кризним 

тренуцима. 
Такви су били 

епископи 
Мелентије, 
Венедикт и 

Јоаникије II.

десио се преседан, о чему је и султан Махмуд II обавештен, да су неименовани 
полицијски званичници улазили у нишке цркве и манастире без емри шерифа. 
На вест о томе, султан је нишком кадији писао да испита ствар и реагује на овакво 
кршење закона.

У пореском тимарском систему Османске царевине Епархија нишка, са свим 
својим покретностима и непокретностима, спадала је у категорију царских 

хасова. Тимарски систем чинила је структура спахијских поседа три нивоа: тима-
ра (поседа који су приходовали до 19.999 акчи), зеамета (поседа од 20.000 до 99.999 
акчи) и хасова (преко 100.000 акчи). Држаоци хасова редом су били само највећи 
покрајински ајани (локални моћници, не чак нужно и паше), високи чиновници 
централне управе и високих државних тела, везири, велики везир, султани и чла-
нови његове породице. Статус царског хаса није нужно 
значио да је Епархија нишка са својих поседа приходо-
вала годишње своту од преко 100.000 куруша. Имати 
статус царског хаса значило је да је одређени посед био 
у посебној релацији директно према султану, па су ова-
кав статус имале и читаве области (Источна крајина 
код нас, која је, на пример, традиционално била арпа-
лук за трошак намењен султановим кћерима). Управо 
због оваквог статуса, епископи нишки имали су иму-
нитетне берате, што је локалну власт увек приморавало 
да буде обзирна према њима (све док се из престонице 
не буде наредило другачије или када то непредвидиве 
околности, попут буна, не буду игнорисале).

Као и друге православне епархије у Румелији, и Ниш-
ка је била административно подређена ауторитету 

Васељенске патријаршије. С тога, већ од укидања Пећке 
патријаршије (1766) на столици у Нишу седели су пре-
тежно грчки духовњаци, било из фанариотских поро-
дица или појединци њима блиски. Релација саобраћаја 
између епископа нишких и васељенских патријараха 
била је таква да су епископи нишки о свим ванредним 
локалним проблемима, које нису могли да реше, писа-
ли патријарху у Цариграду и тражили од њега помоћ, 
а патријарх је ургирао било код великог везира или са-
мог султана да се проблеми хришћана у Епархији ниш-
кој реше. Такав је био и случај са поменутим упадом на 
поседе Епархије из 1818. године, који је био незаконит. 
Документа до којих се недавно дошло откривају да су 
васељенски патријарси из Ниша били обавештавани о 
разним стварима које су биле од локалног значаја (про-
блеми пастве са обновом богомоља), али су се и ван тога 
заузимали за нишке епископе и преносили вести од 
њих и њима вишим државним инстанцама. Међу епис-
копима нишким било је и људи од иницијативе који су 
умели самостално и смело да реагују у кризним трену-
цима. Такви су били епископи Мелентије, Венедикт и 
Јоаникије II.

У периоду око средине XIX века демографски однос становника Ниша био је 
приближно 8.000 хришћана и 3.500-4.000 муслимана, док је укупно станов-

ништво Ниша осциловало од 12.000 до 15.000, у зависности која је деценија у пи-
тању. Муслимани су практиковали веру у више од осам џамија, шест месџида и 
најмање три дервишке текије. Хришћани су имали само једну богомољу – Мали 
саборни храм у Српској вароши, који је заједно са епископским конаком чинио 
духовни центар читаве Епархије.

Kо је чинио хришћанску елиту у Нишу током XIX века под Османлијама? 
Најкрупнији трговци међу нишким хришћанима били су Грци и Цинцари, 

тзв. Караванлије, који су из Ниша извозили локалне производе, а у Ниш карава-
нима доносили добра која су могла да се нађу у великим румелијским центрима: 

Вешање Владике 
Мелетија и родољуба 
1821. године, 
плакат из 1913. године 
аутора Стевана 
Никшића Лале

38

ли\
И

З 
П

РО
Ш

Л
О

С
ТИ



Архивска 
грађа османске 
провинијенције 
даје јасан 
одговор због 
чега је епископ 
Мелентије 
страдао. 
Према 
извештају 
од 28. маја 
1821. године 
солунског 
управника 
Хусеин-паше 
Гаванозолуа, 
који је истрагу 
и погубљења у 
Нишу наредио, 
епископ 
Мелентије је 
страдао јер се 
понашао као ага, 
ајан, тј. народни 
првак.  
Дакле, оног 
тренутка када 
би епископова 
секуларна 
моћ засенила 
његов духовни 
ауторитет, за 
пашу није било 
разлога да га и 
он посматра као 
духовњака, већ 
као политичку, 
опипљиву 
претњу. 
У том случају 
исход је 
могао бити 
само онакав 
какав је био 
код епископа 
Мелентија. 

Цариграду, Солуну, Једрену и Серу. Најмногољуднији међу хришћанима, Срби, 
били су носиоци мале и средње привреде. За велике трговачке породице често су 
били посредници и торбари, што је још више подвукло њихов значај и незамењи-
вост, те су временом постајали важнији и према занатлијама и трговцима из оста-
лих хришћанских заједница.   

Досадашња сазнања указују на то да је хришћанско становништво у Нишу у вре-
ме Другог српског устанка 1815–1817. године успело не само да обнови свој ра-

нији привредни капацитет, већ и да преузме иницијативу у односу на муслиманске 
еснафе. Тако је, на пример, још 1817. године за првог човека нишке чаршије важио 
мумџија Хаџи Риста, Србин. Без обзира која је етничка група у њој доминирала, 
хришћанска елита у Нишу у првим деценијама XIX века била је таква да су могли 

да формирају јак лоби у пашином сарају, а у својим ини-
цијативама према паши умели су да буду наметљиви, чак 
и агресивни. Тако, на пример, када ћехаја нишког мутес-
арифа Али-паше Карслија пише капућехаји у Цариграду 
2. јануара 1819. године о текућим стварима у Нишком 
пашалуку, он на маргинама депеше помиње питање до-
зволе за обнову Малог саборног храма у Нишу. Како ту 
стоји, ћехаја моли свог надређеног у Цариграду да се 
питање пред великим везиром реши, јер нишки паша 
више није могао да поднесе притисак хришћана. Из ис-
тог писма сазнаје се да је епископски конак крај Малог 
саборног храма у то време већ постојао.

Наравно, тога не би било да између хришћанских 
првака и епископа нишких није било симбиозе, па 

је са утицајем и моћи хришћанских првака растао и уг-
лед епископа нишких на локалу. Тренутак када је код 
овог последњег нетактично пређена граница јесте слу-
чај са епископом Мелентијем који је страдао 1821. годи-
не. Старија историографија његово јавно погубљење у 
Нишу објашњава повезаношћу са покретом Филики 
Хетерија који је у Грчкој 1821. године покренуо рат за 
независност. Та претпоставка је нетачна. Највећи ауто-
ритети међу грчким историчарима који се баве Филики 
Хетеријом уопште не виде Ниш у било каквим плано-
вима хетериста, па је пројекција политика овог покрета, 
тако далеко од предела који су традиционално били гр-
чки, погрешна. Уз то, архивска грађа османске прови-
нијенције даје јасан одговор због чега је епископ Мелен-
тије страдао. Према извештају од 28. маја 1821. године 
солунског управника Хусеин-паше Гаванозолуа, који је 
истрагу и погубљења у Нишу наредио, епископ Мелен-
тије је страдао јер се понашао као ага, ајан, тј. народни 
првак. Дакле, оног тренутка када би епископова секу-
ларна моћ засенила његов духовни ауторитет, за пашу 
није било разлога да га и он посматра као духовњака, 
већ као политичку, опипљиву претњу. У том случају ис-
ход је могао бити само онакав какав је био код епископа 

Мелентија. Још неколико нишких епископа у будућим деценијама играће овакав 
плес са Танатосом, али ће мудро избећи драстичне последице по себе. 

Хришћанска елита је и након страдања епископа Мелентија наставила да се ук-
рупњава и преузима привреду Ниша. То је друштвени процес у којем је на 

руку хришћанима ишла демографска статистика. Делегат кнеза Милоша, Стефан 
Стевча Михаиловић, са пријема код нишког паше Хаири Османа (1835) бележи да 
му се паша жалио како око нишких џамија не може да се прође од муслиманске 
сиротиње, док хришћани у граду подижу велелепне конаке. Тридесете године XIX 
века нису биле само године великих промена у Нишу. Читаво Османско царство 
било је на прагу великих реформи којима ће тежити да се модернизује, тачније 
позападњачи, како би ухватило корак са развијеним европским државама.

39

лf\

И
З 

П
РО

Ш
Л

О
С

ТИ



Иако Вук 
Караџић 
можда није 
сматрао 
дечије песме 
естетски 
вредном 
и успелом 
поезијом, 
он их је 
видео као 
драгоцену 
грађу за 
разумевање 
народног 
живота и 
обичаја.

ловенска народна традиција прилагођава-
ла се не само појединачним елемен-

тима, структурама и семантич-
ким категоријама хришћанства, 

већ и укупном тексту, заплети-
ма, мотивима и темама које су 

се развијале у различитим фол-
клорним жанровима. Предхришћан-

ски народи словенске традиције 
били су у стању да асимилују многе 
хришћанске концепте, симболе и 
текстове, преведу их на свој језик и 
испуне их сопственим садржајем.

Традицијски сагледано детињство је новина, 
напредак, могућност раста, па је баш дете 

бирано за наконче, додоле, лазарице – што су 
сегменти обредâ животног и годишњег циклу-
са, који сегментирају одрастање детета. Нпр. де-
сакрализовани обред плодности траје као дечија 
игра Ласте, проласте... обредне поворке певају 
детету... једнако коледари / божићне, додоле / кр-
стоноше и сл.

Там’ у нашој земљи
по два сунца греју,
по два ветра веју;
чедо нама треба,
као струк босиљка.

Иако се неке од ових песама нису нашле у 
„одабраним” издањима Вука Караџића, 

други примери као што су успаванке, ташунаљ-
ке, цупаљке, ругалице, зарицалице, молитвице, 
као и песме које су деца певала у календарским 

Кристина Митић

Хришћански 
мотиви у

 фолклору 
за децу

Ауторка је професор 
Филозофског 

факултета у Нишу

обредима или играма, нашли су 
место у другим Вуковим публи-
кацијама. Њихова права ризница, 
међутим, лежи у издањима Рјеч-
ника, која су ове примере сачувала 
као важан део народне традиције. 
Иако Вук Караџић можда није 
сматрао дечије песме естетски 
вредном и успелом поезијом, он 
их је видео као драгоцену грађу 
за разумевање народног живо-
та и обичаја, што се огледа у њи-
ховој бројности и разноликости. 
Ове песме, које су често обиловале 
различитим варијантама, садрже 
бројне примере који су били беле-
жени као дечије песме или песме 
намењене деци, а такође укључују 
и текстове који су се изводили у 
обредима приликом рођења.

Грађа ових песама нуди јасан приказ свако-
дневног живота у прошлости и пружа дубок 

увид у то како су чак и обичне активности, као 
што су неговање и одгајање деце, биле повезане 
са песмама које су имале више функција. Осим 
што су служиле својој основној намени, ове пе-
сме имале су и духовни значај. Збирке такође 
откривају сложену мрежу односа која постоји 
између деце и одраслих, као и међу вршњаци-
ма. Оне пружају сазнања о томе како деца до-
живљавају бића, предмете и појаве унутар и 
изван дома, као и о вредностима, веровањима, 
начинима деловања и обрасцима комуникације 
у дечијим заједницама. Поред тога, ова грађа от-
крива многе друге аспекте дечије супкултуре, 
као и њене везе са конкретним социјалним, ис-
торијским и просторним оквирима.

Учење верских песама и ритуала помаже 
деци да се осећају повезанима са својом 

заједницом и културним наслеђем, чиме се јача 
њихов осећај идентитета и припадности. Поред 
тога, учествовање у верским ритуалима и из-

40

м\
И

З 
П

РО
Ш

Л
О

С
ТИ



Етички 
принципи 
успаванке 
слични су 
хришћанским, 
јер су блиски 
тежњи ка 
Царству 
Божјем, које 
је царство 
доброте, 
радости и 
љубави.

вођењу песама омогућава им да развију осећај 
заједничких вредности и норми, што је кључно 
за њихову социјализацију и укључивање у вер
ску заједницу. Ова искуства не само да обогаћују 
њихову личност, већ и формирају основе за жи-
вот у складу са верским учењима и друштвеним 
очекивањима.

Успаванка је народна умотворина која је у 
највећој мери сачувала паганско наслеђе из 

ког је проистекла. Прихватањем хришћанства 
народ је многе паганске обичаје, које из страха 
од паганских божанстава није могао одбацити, 
христијанизовао. Трагови овог периода сачува-
ни су и у књижевности. Етички принципи ус-
паванке слични су хришћанским, јер су блиски 
тежњи ка Царству Божјем, које је царство добро-
те, радости и љубави. Она је по својим суштин-
ским одликама блиска хришћанству, чак и 
ако је паганска. Захваљујући томе, у периоду 
христијанизације, народни певач успева да уне-
се експлицитно хришћанске мотиве у пагански 
свет успаванке. Хришћански мотиви у народ-
ним успаванкама, посебно у контексту Балкана 
и других хришћанских заједница, представљају 
важан део фолклорне традиције. Успаванке чес-
то комбинују елементе хришћанске симболике и 
верских уверења са традиционалним темама и 
мотивима.

Успаванке су певане у топлини дома, у уском 
породичном кругу и најинтимнијој атмос-

фери, уз колевку новорођенчета. Највећи број 
народних успаванки казиван је у првом лицу, 
што непосредно указује на изразиту субјектив-
ност ове књижевне врсте. Обично почињу раз-
личитим ономатопејским припевима: нуну, љуљу 

љушка, буји паји, лула лула лушка, 
нуна паја, нини..., који звучношћу 
сугеришу љуљушкање колевке које 
је пратило успављивање. Некад је 
цела песма сведена на ритам и фи-
гуре звучања, или у целости пред-
ставља песничку слику у покрету:

Илустрације:
принтскринови 

видеа
Деца Србије 
1920. године,

www.eyefilm.nl

Шикала се барка,
Пут Светога Марка,
Пуна барка шенице
И попове ђечице...

Многе успаванке преносе 
дубоке верске и духовне 

поруке, често наглашавајући 
важност Божије заштите и бо-
жанског надзора над децом, што 
одражава хришћанско уверење 
у значај вере у Бога. Анђели су 
такође често помињани као 
заштитници, што је у складу 
са учењем о њиховој улози као 
Божијим посланицима. Осим 
тога, успаванке изражавају љу-
бав и милосрђе, како родитеља према деци, тако 
и према Богу. Поруке о миру и спокоју, које се 
могу тумачити као божански дар, често су при-
сутне, као и описивање природе као Божије 
творевине, што наглашава Божију улогу као 
Творца. Неке успаванке садрже и молитве или 
благослове, подстичући децу да осете Божију 
присутност. Сви ови елементи заједно стварају 
духовну и религиозну атмосферу која је дубоко 
укорењена у хришћанској традицији.

Крст на небу, крст на земљи,
Крсти, Боже, ово место,
Где ја сним, где ја спим
Крст ме чув’о до поноћи,
А анђели од поноћи,
Мати Божја до свијета,
А сам Господ до вијека.

Молитве за заштиту укључују молитве које 
траже Божју заштиту над дететом. Ове 

молитве могу бити једноставне и директне, тра-
жећи Божју помоћ у спасавању детета од зла. Ти 
стихови благосиљају дете и обезбеђују његову 
срећу и здравље. Ове песме често користе рели-
гиозне изразе и симболику како би пружиле ду-
ховну удобност.

41

ма\

И
З 

П
РО

Ш
Л

О
С

ТИ



Љубав 
према 

ближњем 
представља 

централни 
мотив, а 

хришћански 
дух се 

огледа у 
спремности 

јунака на 
жртву за 

вољено 
биће.

Љубав према ближњем представља централ-
ни мотив, а хришћански дух се огледа у 

спремности јунака на жртву за вољено биће. Ју-
наци који су спремни на такву жртву имају пле-
мените душе, обдарене врлинама. Они који су 
богати врлинама умеју да препознају вредност у 
ономе што већина других одбацује. Ретки су они 
који успевају да схвате туђе патње, ако их сами 
нису доживели. Видимо присуство хришћан-
ских мотива у свести певача и казивача, али 
није јасно да ли постоји дубоко разумевање тих 
мотива. С друге стране, ови симболи не морају 
бити етички обојени, они су можда само појавно 
хришћански. Мајка вара сина да би помогла чо-
веку (хришћанину) у невољи. Човек се спасава 
тек када позове Бога у помоћ. Хришћански мо-
тиви су пажљиво постављени на одабрана мес-
та, што омогућава њихово повезивање и кон-
трастирање с паганским светом.
Ондар царев син виђе да су ово ђавоља машта-
нија, прекрсти се пут истока и кликну јакога 
Бога у помоћ, док пуче муња из неба те сажеже 
ђевојачку мајку, и под њом се земља просједе, те 
јој кости сатопи, и тако царев син с ђевојком 

здраво дома одбјеже, ђевојку покрсти и 
вјенча је себи за жену и Бог ми те веселио!

Приповедач паганску магију припи-
сује ђаволу, а одрицање од паганског 

(ђаволског) обреда приказује као Божји 
благослов. Народ је своје представе о па-
ганским боговима, који су били базира-
ни на страху и казни, пренео на истини-
тог Бога након примања хришћанства. 
Због тога се у фолклору за децу Бог често 
представља као страшни судија, а не као 
педагог који све чини и допушта из љуба-
ви према људима. Народна бајка не раз-
матра ту димензију, већ приказује однос 
добра и зла као једноставну спољашњу 
борбу у којој добро побеђује, а зло бива 
поражено. За негативне ликове у бајкама 

нема наде, јер читалац подразу-
мева њихов пораз и страдање, а 
срећан крај подразумева одба-
цивање зла. Ђаво је спреман да 
мења обличје како би постигао 
свој циљ. Постоје два начина ук-
лапања хришћанства у паганске 
оквире: један се односи на дубље 
интегрисање хришћанских 
идеја, као што је препознавање 
човека као Божјег створења, док 
други обухвата површну употре-
бу хришћанских симбола који 
не носе дубље значење. Често се 
паганска божанства комбинују 
са хришћанским симболима, као 
што је употреба духовних елеме-
ната у функцији казни или бла-
гослова, што ствара дихотомију 
између добра и зла.

Пагански бог Усуд им откри-
ва разлог неспокојства:

То је све зато што не поштује оца и матер; 
њима баца иза пећке да једу, а да их метне у за-
чеље, па прву чашу ракије и прву чашу вина њима 
да дâ, они не би ни полак онога јели, и душе би им 
се оне опростиле.

У народним бајкама, хришћански мотиви као 
што су крштење, венчање и чудеса исцељења 

повезују се са божанском правдом која побеђује 
зло, али без детаљног објашњења дубљих ду-
ховних и етичких димензија. Док су у фолкло-
ру ђаво и пагански богови често приказани као 
спољашње силе зла, хришћанство наглашава 
унутрашњу борбу између добра и зла у људској 
души, коју јунаци превазилазе кроз покајање и 
жртву. Мотиви љубави и жртве, као централ-
ни елементи хришћанског духа, играју кључну 
улогу у народним бајкама, где јунаци, спремни 
на жртву за друге, представљају племените и вр-
линске личности.

Мотиви 
љубави и 
жртве, као 
централни 
елементи 
хришћанског 
духа, играју 
кључну улогу 
у народним 
бајкама, 
где јунаци, 
спремни 
на жртву 
за друге, 
представљају 
племените 
и врлинске 
личности.

42

мв\
И

З 
П

РО
Ш

Л
О

С
ТИ



Снежана Николић

Такмичење
из верске 
наставе

акмичење из верске наставе – правосла
вног катихизиса ученика основних школа 
одвијало се у оквиру календара школских 
такмичења за школску 2023/24. годину. 
Те прве године, са благословом Његовог 

преосвештенства Епископа шума-
дијског г. Јована, а у организацији 
Просветног одбора Епархије шу-
мадијске, на такмичењу су учест-
вовали ученици од петог до осмог 
разреда основних школа. 

Циљ такмичења „Квизирација за све” је вред-
новање тимског духа, знања, способности, 

стваралаштва и социјалних вредности стечених 
током образовања и васпитања.

из било ког разреда од петог до осмог. Број екипа 
које једна школа шаље у даљи круг такмичења 
није ограничен.

На свим нивоима такмичења ученици реша
вају онлајн тест на коме могу освојити нај-

више сто поена. Време решавања теста је петна-
ест или двадесет минута, у зависности од сложе-
ности питања, односно тврдњи. 

За све нивое такмичења користе се:
▶ важећи наставни планови и програми на

ставе и учења за основну школу за обавезни из-
борни програм верска настава – православни 
катихизис које је прописало министарство, 
▶ додатни материјал по избору наставника, и 
▶ база питања и припремни материјал са сајта 
Квизирација. 

Обим градива на такмичењу обухвата: Ста-
ри завет, Нови завет, календар, литургију и 

цркву, празнике и историју СПЦ. 

За израду припремног материјала и базе пи-
тања за вежбање задужен је Просветни одбор 

Епархије шумадијске, који формира неопходна 
радна тела (комисије и поткомисије за жалбе, 

Ауторка је 
вероучитељица 

у ОШ „Радоје 
Домановић” 

у Нишу

Појава вируса корона изменила је образовно 
васпитни рад у школи, стога је велики број 

активности измештен из школске учионице на 
интернет платформе. Због бриге о здрављу на-
ших ученика и наставника, такмичење „Квизи-
рација за све” већ неколико година се одржава 
онлајн, на свим нивоима такмичења осим за 
школски. Овај начин показао се корисним јер 
постоји могућност да се укључи велики број 
ученика у Србији. 

Сви нивои такмичења (општински, окруж-
ни и републички) одржавају се преко сајта 

Квизирација за све у терминима који су зада-
ти календаром. На сајту се налазе припремни 
материјали за такмичење, тестови за вежбање, 
правила, упутства и обавештења везана за 
такмичење. 

Систем такмичења је следећи. Вероучитељ 
шаље имена екипа и имена ученика те екипе 

од по три ученика у школи. Ученици могу бити 

прегледавања и бодовања које ће се обављати по 
кључу), састављена од представника свих епар-
хија које учествују у такмичењу.

Пласман на општинско такмичење остварују 
екипе школских такмичења према ранг-

листи бодова остварених на школском такми-
чењу, а имају ниво остварености од седамдесет 
процената и више. Након утврђеног пласмана 
у виши ниво такмичења, предметни наставник 
пријављује екипе које су оствариле пласман на 
општински ниво преко сајта Квизирација. Број 
екипа које пријављује једна школа није ограни-
чен, а екипе могу бити састављене од ученика 
различитих разреда.

Тестове припрема стручни тим Просветног 
одбора Епархије шумадијске, а питања су у 

форми постављених тврдњи за које је потребно 
определити се јесу ли тачне или нетачне. Резул-
тате сумира и рангира посебна комисија. Прво 
место освајају екипе са деведесет до сто при-

43

мг\

К
атихеза









доследу имају највећи број бодова. Екипе које 
имају исти број бодова деле одговарајуће место.

Ове године, такмичење је било посебно за-
нимљиво јер су ученици имали прилику 

да се такмиче и током вежбања. Ова новина је 

представљала велики подстрек за њих. На сајту 
је могло да се прати која екипа највише вежба и 
колико тренутно има поена, што је значајно мо-
тивисало ученике да се више труде. Ова новина 
се показала као веома успешна, а вероучитељи и 
комисија су имали увид у учесталост вежбања, 
време вежбања и поене које су ученици освајали 
за сваки покушај.

Додела диплома и награда у Епархији нишкој 
одржана је на Видовданској академији. С 

благословом Његовог високопреосвештенства 
Архиепископа и Митрополита нишког г. Ар-
сенија, организован је наградни излет за екипе 
које су освојиле прво и треће место на републич-
ком такмичењу, при чему је треће место заузе-
ла и Основна школа „Вожд Карађорђе” из наше 
епархије.

Ученици Основне школе „Радоје Домановић”, 
након две године, поново су остварили за-

пажен успех – овог пута чак и бољи него раније. 
Ове године делили су прво место са Основном 
школом „Краљ Петар Први”. Екипу школе „Ра-
доје Домановић” чиниле су три изузетне учени-
це шестог разреда: Мина Јанковић, Мелина Си-
меонидис и Даница Голубовић, које су из истог 
одељења. Овај успех је резултат њихове изузетне 
посвећености, као и плод заједничког труда. 

Такмичење из верске наставе „Квизирација 
за све” представља важан догађај у образо-

вању, који подстиче ученике основних школа на 
развијање знања и тимског духа. Онлајн фор-
мат такмичења показао се као користан, омо-
гућавајући већем броју ученика да учествују, 
а систем награђивања и мотивације допринео 
је успешном учењу. Поред освајања диплома и 
новчаних награда, ученици су својим радом и 
трудом успели да постигну запажене резултате. 
Овакав успех не само да појачава знање о право-
славној вери, већ гради основе за будући развој 
и сарадњу у заједници.

купљених бодова на тесту, дру-
го место екипе са осамдесет до 
осамдесет девет освојених бодо-
ва, док треће место припада еки-
пама са освојених седамдесет до 
седамдесет девет бодова. 

Исти систем важи и за окруж-
ни ниво, а право учешћа на 

републичком такмичењу имају 
све екипе које су на окружном 
нивоу оствариле седамдесет до 
сто бодова. 

Прво место на републичком 
такмичењу припада екипи 

која освоји највећи број бодова. 
Друго и треће место припада 
екипама које према даљем ре-

44

мд\
К

атихеза









Ангелина Петровић

Волим 
веронауку

Када ујутру пођем у школу,
питам се какву ли ће причу нову 

вероучитељица 
да нам прича?

Да ли о грму 
пред Мојсијем што гори

и о мору што се раздвоји?
Можда о звезди што мудраце води, 
када се у Витлејему Христос роди

или о Петру што хода по води!

Поруке важне ту увек има 
и она је увек открије свима. 

Ми, зна се, питања имамо триста:
А како ово? А зашто оно?

И шта то значи?

Мама и тата одговоре дају,
али нам у школи објасне на крају.
Прекрстити се треба са три прста. 

Вера у Бога треба да је чврста. 

Како да љубимо ближњега свога 
и да верујемо у Једнога Бога?

За Васкрс зашто да носимо бело?
Како је вино Крв, а хлеб Тело?

Најважније у четири речи стаје
Веронаука одговоре нам даје. 

Ваистину, питам вас само:
Зар не би требало сви то 

да знамо?

Песникиња је 
ученица четвртог разреда 

ОШ „Стојан Живковић Столе” 
у Трњану

45

ме\

К
атихеза









вети Владика Николај писао је 
о просвети имајући у виду три 
црте, једну која потиче из рас-
праве Хрвата и Срба, односно ка-
толика и православних, о прос-
лави Светог Саве као школске 
славе у Југославији, друга је била 

новоотворени проблем који се јављао у Црној 
Гори између две супротстављене парадигме, 
с једне стране народне, с друге државне, где се 
Српска црква узима као државна црква, а Све-
ти Сава као модел државне цркве, трећа је била 
расправа која се водила између београдских ин-
телектуалаца почетком 30-их година, а односила 
се на просветитељство у оквиру самог српског 
народа, улогу коју је имао Свети Сава и коју је 
имао Доситеј: шта је то савремено просвети-
тељство и како се оно разликује од предањског 
просветитељства. Сама реч се у историји срп-
ског језика односила на светитеље који су имали 
значајну улогу у ширењу хришћанства у својим 
народима; то је било њено значење. У савремено 
доба просветитељство се везује за одређене ин-
телектуалне и првенствено филозофске школе 
које су настале махом на француском језику, а

Владимир Цветковић

Свети 
Владика 

Николај о 
народној 
просвети

онда се шириле западном Евро-
пом, које су заправо у разуму ви-
деле највећи ауторитет. Савре-
мено просветитељство јесте у 
великој мери било и супротста-
вљено религијском, строго като-
личком уређењу, где се аутори-
тет догме узимао као нешто што 
обезбеђује потврду знању и оста-
лим интелектуалним способно-
стима, а онда се, с друге стране, 
лојалност догми и догматском 
духу узимала као највиша врли-
на. Још је са Декартом почео тај 
рационалистички приступ фи-
лозофији, који се после са фран-
цуским просветитељством још 
више развио, где на основу раз-
ума и на основу пет чула преко којих примамо 
све надражаје из спољашњег света, ми можемо 
генерално да закључујемо о самом свету и да, 
пратећи одређену аргументацију, себе постави-
мо под власт разума.

Оно што је Владика Николај писао крајем 
XIX и почетком XX века било је вековима 

удаљено од тих расправа. Он свакако уважава 
значај разума, мада треба исто тако поменути 
да се у то време, нарочито у руског религиозној 
мисли, јавља појам интегралног или целовитог 
сазнања, као и, у Европи, цео један покрет ви-
тализма или филозофије живота. То и јесте на 
неки начин била критика рационалистичких 
тенденција, које су биле не само тенденције него 
су крајем XIX и почетком ХХ века постале до-
минантна филозофска школа, не само присут-
на на академијама, већ изучавана и у средњим 
школама. 

Тако да се, с једне стране, пози-
тивистичко знање нудило у 

школама, а са друге стране стаја-
ла је једна сасвим другачија ре-
алност која је историјски и пре-
дањски успостављена и у којој се 
заправо сматрала сама дубина 
људског сазнања. Та дубина овде 
опет може да се гледа као неш-
то што мора бити не само про-
верено разумом, већ и кроз од-
ређену врсту подвига, аскетског 
подвига, у том смислу да знање 
које се добија не буде помешано 
са одређеним страстима које се 
појављују на путу или у процесу 
добијања тог знања. Вежбање о 
којем овде пише Владика Нико-
лај разуме се као аскеза, реч чији 
је буквални превод „вежбање”. 
Ми често у православном вока-

Извор: 
CEIR Balkan 
Разговор између 
др Владимира 
Цветковића и 
проф. др Зорице 
Кубурић, 
24. децембра 
2024.
https://www.
youtube.com/
watch?si=awgs
3BtZIjDJ_Y
1s&v=5S7
VcWfh3-M&
feature=
youtu.be

Позитиви-
стичко знање 
нудило се у 
школама, а с 
друге стране 
стајала је 
једна сасвим 
другачија 
реалност која 
је историјски 
и предањски 
успостављена 
и у којој се 
заправо 
сматрала 
сама дубина 
људског 
сазнања.

Отац наше народне просвете Свети 
Сава је схватао просвету као знање и 
вежбање. Пре свега као знање врлина и 
вежбање у врлинама. Отуда је народна 
просвета у органској и нераскидивој 
вези са народном црквом. Јер Црква 
је најбогатија ризница знања о врли-
нама и метода вежбања у врлинама. 
Школа није за то да дâ многа знања 
него да одучи омладину од злоупотре-
бе знања. Јер није тако тешко стећи 
знање као не злоупотребити га. Знање 
се може стећи и ван школе. Но школа 
је вежбаоница у врлинама јаког карак-
тера, вежбаоница у употреби стеченог 
знања, на добро своје и свога народа.

Владика Николај, 
„Национализам Светог Саве”, 

1935. год.

46

мѕ\
К

атихеза









Знање 
по себи 
је веома 
значајно, 
стицање 
знања има 
свој циљ и 
своју сврху, 
али знање 
не треба 
да буде 
одвојено 
од врлине 
и не треба 
да буде 
одвојено 
од добра.

(Наставиће се)

булару користимо термин подвиг. Подвиг или 
аскеза немају сврху у самима себи; овде аскетска 
традиција служи да се обуздају страсти, и оне те-
лесне али и оне душевне, јер једне и друге страс-
ти генерално могу да утичу на правоваљан рад 
разума и интелектуалних моћи, а ако је разум 
помешан са страстима, то је ово о чему Владика 
Николај говори као о злоупотреби знања. Знање 
по себи је веома значајно, стицање знања има 

свој циљ и своју сврху, али знање не треба 
да буде одвојено од врлине и не треба да 

буде одвојено од добра. Ако је одвоје-
но од врлине, онда оно завршава у злу. 
То је нешто што можемо видети врло 
пластично код јунакâ Достојевског, где 

је са једне стране лепо приказано, из-
ображено, знање без врлине, а с друге 
стране врлина и доброта без знања, без 
лукавости у позитивном, јеванђелском 
смислу, оне лукавости змије коју Господ 
препоручује апостолима.

Овде према неоплатонисти
чкој подели треба имати 

у виду телесне, срчане страсти, 
али и страсти разума, у првом 

реду незајажљивост за знањем. О 
томе постоје веома добре распра-
ве код Флоренског, где он говори о 
томе да сами себи треба да поста-
вимо границу у нашим сазнањима. 

То је нешто што је постојало и код ра-
нохришћанских аутора, који су у одго-
нетању тајне Бога увек знали где треба 
стати, и ту тајну поштовати ћутањем 
– не ићи даље у њено одгонетање. То 
се односи не само на тајну Бога, већ и 
на тајну света, тако да је сама идеја ра-

ционализма, те натуралисти
чке филозофије просвети-

тељства, да се свет потчини 
себи, да се свет разобличи, 
да се у свет уђе, на неки 
начин супротстављена за-

повести да не идемо даље од неке 
границе. Наравно, ту границу 

прво треба поставити, знати 
где она мора да буде поста-
вљена како не би дошло до 
злоупотребе знања. 

Где наћи идеал просве-
те као вежбања у вр-

линама на другом месту осим у 
ономе који и јесте заправо поставио 

ту традицију као део народне културе и 
народне просвете? Наравно, говоримо 

о Светом Сави. Сама чињеница да Свети 
Сава велики део свог живота проводи као 

монах, као испосник, говори да је он неко ко је 
најпозванији и мора да стоји на почетку те тра-
диције. Та традиција не искључује знање. Свети 
Сава јесте неко ко показује веома добар преглед 
догматског блага које се ту налази; његове бесе-
де говоре о томе да је он веома добро упућен у 
догматске принципе на којима се темељи само 
православно хришћанство, а и хришћанство 
уопште.

Ф
от

ог
ра

ф
иј

а:
 

sv
et

as
rb

ija
.o

rg
.rs

47

мз\

К
атихеза









Концерт 
„Јубилеји”

Са благословом Ње
говог високопре
освештенства Ар-

хиепископа и Митропо-
лита нишког г. Арсенија, 

Божића. Концерт је отворен 
извођењем Божићеве компо-
зиције Вјерују, у извођењу хора 
Нишке црквене певачке дру-
жине „Бранко”, под диригент-
ском палицом Саре Цинца-
ревић. Настављено је делима 
као што су: Напеви Багрдана, 
концерт за клавир и гудачки 
оркестар, уз врхунског пија-
нисту Александра Синчука, 

у сали Светосавског 
дома у Нишу 17. но-
вембра 2024. године, 
приређен је концерт 
за памћење под нази-
вом „Јубилеји”. Овај 
свечани догађај, ор-
ганизован од стране 
Управе Саборне црк-
ве и Нишке црквене 
певачке дружине 

„Бранко”, био је посве
ћен обележавању три 
значајна јубилеја: три-
десет година постојања 
Српског камерног оркес-
тра, четрдесет пет година 
уметничког рада и седа-
мдесет година живота 
истакнутог композитора 
и академика Светислава 

Рашки мозаик и Метохијска 
појања, који су публику во-
дили на путовање кроз срп-
ску историју и духовност, Са 
Карпата, за клавир четворо-
ручно, дело које су изводили 
Синчук и Андреј Цинцаре-
вић, праћени женским хором 
НЦПД „Бранко” СКЦ-а Ниш 
и гудачким оркестром (Срп-
ски камерни хор). Музика 

Светислава Божића је 
прави бисер наше култу-
ре, а те вечери смо има-
ли прилику да сведочи-
мо врхунском извођењу 
које ће нам дуго остати 
у сећању. Овај концерт, 
осим што је прославио 
значајне јубилеје, пред-
стављао је и изванредну 

промоцију културе и 
духовности у Нишу, 
потврђујући снажну 
подршку града ова
квим догађајима. 
Учесници ово висо
коквалитетног култ
урног догађаја били 
су Српски камерни 
оркестар Београд, 
Академски хор СКЦ 

Ниш, Нишка црквена пе-
вачка дружина „Бранко”. 
Хорове су припремили 
диригенти мр Ивана Ми-
ровић и Мила Пужић, 
док је диригент концерта 
био Ђорђе Павловић.

Радио Глас 
Епархије нишке

48

ми\
П

РИ
К

А
ЗИ

 И
 Д

О
ГА

Ђ
А

ЈИ



С благословом Његовог ви
сокопреосвештенства Ми
трополита нишког г. Арсе

нија, прегалаштвом и трудом гђе 
Нађе и попадије Еве, из црквене 
заједнице при Храму Светих ца-
рева Константина и Јелене, ок-
тобра 2023. г. почела је са радом 
креативна радионица за децу и 
родитеље. 

веома квалитетно и у позитив-
ном окружењу, где се узајамном 
подршком развија креативност, 
подстиче самопоуздање, али и 
изражавање сопствених идеја 
кроз цртање, сликање, облико-
вање, рад са различитим мате-
ријалима и текстурама и на крају 
стварање индивидуалних умет-
ничких дела. Млађа деца се дру-
же и бивају поучавана од својих 
старијих вршњака, а њихови ро-
итељи и ми остали смо ту само 
надзор, подстрек и иницијатори 
идеја које им кроз активности и 
игру заокупљају пажњу и пру-
жају помоћ у решавању недоуми-
ца из српског језика, поучавању 
конверзације на енглеском, те ре-
шавању математичких задатака, 
и учењу хемије итд.
Оаза креативности у љубави, 
стрпљењу и посвећености при-
лагођава се полазницима ради-
онице, где свако може помоћи 
другоме, подржавајући повеза-
ност кроз заједничке пројекте. 
На радост читалића настала је 
и креативна библиотека с паро-
лом „донесеш – понесеш”, као и 
новчано даривање верног наро-
да наше црквене заједнице. Њен 
садржај су сликовнице, бојанке, 

Креативна 
радионица 

у Храму 
Светих цара 

Константина и 
царице Јелене 

у Нишу

Протојереј 
Дејан 
Јовановић

књиге и књижице за децу које нас 
уче православној вери.
Уз много љубави, узајамне по
дршке и сарадње, старија деца 
иконе украшавају цвећем, скла-
пају макета цркава, ките Бадњак, 
праве вертеп, а и она млађа жи-
вописним стиховима о празни-
цима и рецитацијама оплемењују 
нашу црквену заједницу.

Дружење и учење кроз игру за-
живело је, те сада траје сатима, 
и у дан суботњи и после недељне 
литургије. Оно што је превас-
ходно у дружењу јесу разноврсне 
активности везане за предстојеће 
празнике, праћене пријатним 
разговорима у циљу повезивања 
постојећег знања о нашој право-
славној вери, те обогаћивањем 
новијим сазнањима о животу све-
тих и православним обичајима. 
Време проведено у радионици је 

Деца учествују и у стварању бил-
тена и исписивању кратких по-
ука светих отаца које се деле са-
браном народу у крипти храма. 
Без игре свакако не бива, па су, 
поред учења разних заборавље-
них игара и даривања, ту су и оне 
озбиљније као што је шах, али и 
оне њима забавније и изазовније, 
као кулинарство.

Наше дружење се не своди само 
на простор храма, па деца, зајед-
но са родитељима, посећују и 
Музеј црквених старина и Позо-
риште лутака.
С вером, надом и љубављу и 
топлином наших срца негуј-
мо дела пуна радости, а 
заједничким молитвама 
и трудом подржимо рад 
креативне радионице.

49

мf\

П
РИ

К
А

ЗИ
 И

 Д
О

ГА
Ђ

А
ЈИ



Изложба икона 
Уроша 

Михајловића

Иконе су веома важан део 
црквеног живота и исто-
рије. Оне су служиле томе 

да Бога приближе људима и поуче 
их о догађајима важним за нашу 
веру. Икона је прозор у Царство 
Божје. Уживајући у лепотама пра-
вославне уметности, као дела наше 
културне и духовне баштине, били 
смо сведоци круне нашег дружења 
у Креативној радионици, када је 
децембра прошле године, у крипти 
храма Светих царева Константина 
и Јелене, одржана прва самостал-
на дводневна изложба икона је-
данаестогодишњег дечака Уроша 
Михајловића. 

сања је похађао код професорке 
Наташе Дејановић Димитријевић, 
где је овладао основним техника-
ма, а протеклих шест месеци код 
професорке Марије у „Арт атељеу”. 
Слика техником акрилних боја. 
Опредељен је искључиво за иконо-
писање као нешто што представља 
најлепши израз вере и сликарства.
Најсликовитије се он сâм предста-
вио у првом интервјуу који је са 
њим водила полазница радионице 
при нашем храму, Милијана Јо-
совић. Одговарајући на разна пи-
тања, овај млади иконописац каже 
следеће: 
„Верујем да свако, уз веру и труд, 
може да постане иконописац. У 
мојој породици се до сада нико 
није бавио иконописањем, за сада 
ја сам једини. За технику иконо-
писања је потребан посебан дар и 
таленат, јер та техника на почетку 
није нимало лака. Може се научи-

Ев
а 

Јо
ва

но
ви

ћ
Као први посетилац изложбу је 
званично отворио наш Владика 
Арсеније, благословивши досада-
шње плодове дечаковог труда, на-
дахнувши га за даље прегалаштво.
Преко десет икона је било при-
казано на изложби, међу којима 
иконе Господа нашег Исуса Хрис-
та, Пресвете Богородице, Светог 
Николе (на дрвету), Патријарха 
Павла, Светог Луке (на дрвету), 
Светог Арсенија, Светог апостола 
и јеванђелиста Матеја и др.
Урош Михајловић је ученик петог 
разреда у ОШ „Душан Радовић”, 
где похађа часове веронауке код ве-
роучитеља Немање Јанковића. Та-
кође, он је активан и у фолклорном 
ансамблу „Мозаик”, а чтец у Цркви 
Светог Луке. Од своје треће годи-
не испољава  особиту љубав према 
сликању икона. Часове   иконопи-

ти у школама сликања и потребно 
је доста времена да се она савла-
да. Дрво је тврдо, а платно је као 
тканина, и треба бити опрезан, 
јер ако се наносе већи слојеви на 
даску, неће се ништа десити, али 
ако се наносе већи и већи слојеви 
на платно, може икона испуцати и 
требало би све испочетка радити. 
Своје иконе радо поклањам и нај-
срећнији сам када усрећујем друге 
људе.”
О нашем иконописцу његова про-
фесорка   каже: „Иако млад, Урош 
се већ истакао својим изузетним 
радовима, уносећи дубоку духов-
ност и невероватну пажњу према 
детаљима у сваку од својих икона.” 
Недавно је при нашој креативној 
радионици отворен и „Урошев 
атеље”, где ће полазници, нарочито 
они млађи, сваке суботе у поподне-
вним часовима бити у јединственој 
прилици да на лицу места доживе 
процес стварања икона.

50

н \
П

РИ
К

А
ЗИ

 И
 Д

О
ГА

Ђ
А

ЈИ



Вук Даутовић

Златарство и 
филигранска уметност

југа Србије
латарство и филигранска уметност југа Србије развијали су се 
током претходних столећа упоредо у служби свакодневице и 
света њених предмета и накита, те важније обликовања ли-

тургијске стварности кроз израду богослужбених предмета и 
црквених сасуда. Обликовање литургијских предмета од дра-

гоцених метала као и употреба технике филиграна каракте-
ристична је за Српску цркву још од позног Средњег века. 
Близина бројних златарских центара и радионица, од оних 
на простору Косова и Метохије, те суседне Бугарске, као и 
оних у којима раде за светогорске манастире, одредили су 

токове црквеног златарства јужне Србије у претходна три 
столећа. Развој златарске уметности у служби црквеног бла-

гољепија на југу омеђен је најпре политичким и друштве-
ним околностима које су утицале на шире токове црквене уметности 18. 
и 19. векa. Епархије које су претходно биле под османском влашћу и уп-
равом Васељенске патријаршије, те потом Бугарске егзархије – Нишка, 
Нишавска (Пиротска) и Врањска, након присаједињења јужних крајева 
1878. године нашле су се у Кнежевини Србији под јурисдикцијом Мит-
рополије београдске. Црквена уметност је након присаједињења следи-
ла токове визуелне културе и црквене политике у Кнежевини и потоњој 
Краљевини Србији. Литургијски предмети и црквене утвари од сребра су у 
великим трговачким и градским центрима попут Ниша, Лесковца, Пирота и 
Врања, током периода османске управе обликовани под утицајем каснобарокне 
уметности и естетике. Негована на Светој гори и широким просторима румског 
милета под Османлијама, барокна уметност Леванта, поистовећивана са дослед-

ном православношћу, била је узорит модел српским мајсторима који 
израђују богослужбене предмете од плементих метала током 18. и 
19. века. На југу Србије поменути начини обликовања уметничког 
сребра били су доминантни до краја треће четвртине 19. века, док су 
централноевропски класицизам, бидермајер и потоњи истористич-

ки стилови попут другог рококоа, него-
вани у црквеној уметности на територији 
Кнежевине Србије готово од њеног фор-
мирања, динамично се смењујући до краја 
19. века.  

Златарство великих и богатих трговач-
ких градова попут Ниша било је у ру-

кама кујунџијских мајстора. Драгоцено 
је сећање из међуратног периода нишког 
кујунџије Николе Колета Марковића, који 
је кујунџијски занат учио код мајстора 
Павла Стојиљковића, за кога је навео да 
је био дворски кујунџија краља Милана 
Обреновића. Сећање златара Марковића 
пружа сазнања о стању овог уметничког 
заната у раздобљу ослобађања јужних 
крајева од Турака. Током ослободилач-
ких ратова Коле Марковић био је шегрт, 
док је у Нишу радило преко двадесет 

Аутор је 
научни 
сарадник и 
члан Одељења 
за историју 
уметности 
Филозофског 
факултета у 
Београду

Кујунџија 
Ђорђе М. 

Јанковић из 
Ниша

Обликовање 
литургијских 
предмета од 
драгоцених метала 
као и употреба 
технике филиграна 
карактеристична је 
за Српску цркву још 
од позног Средњег 
века. Близина 
бројних златарских 
центара и 
радионица, од оних 
на простору Косова 
и Метохије, те 
суседне Бугарске, 
као и оних у којима 
раде за светогорске 
манастире, 
одредили су 
токове црквеног 
златарства јужне 
Србије у претходна 
три столећа.

51

на\

И
з 

света



 културе








Музеј 
Понишавља у 

Пироту у збирци 
поседује велики 

број пафти и 
различитог 

сребрног накита 
израђиваног од 

филиграна.

кујунџијских мајстора. Кујунџије у Нишу делиле су се у две групе, и то 
на варошке и сеоске мајсторе. Филигранске радове са срмом израђи-

вали су искључиво варошки мајстори, док су сеоске кујунџије изво-
диле простије радове, попут накита и пафти ливених из калупа. 
Нишко занатство је осамдесетих година 19. века запало у тешку 
кризу због промене културног модела и законских прописа у Кне-

жевини Србији. У то време нишке варошке кујунџије и даље су до-
бро радиле. Поред ових, за историју златарства југа Србије изузетно 

је значајан нишки мајстор Ђорђе М. Јанковић, који се потписивао као 
дворски кујунџија краља Милана Обреновића. Поред 

употребних предмета и покућства, попут чаша, 
зарфова, корпи за кашике и прибора за јело, из-

рађивао је и окове за иконе и још важније литургиј-
ско сребро попут путира. У музеју црквених стари-
на Епархије нишке чува се сребрни позлаћени путир 

из цркве Успења Пресвете Богородице у Гркињи из 
треће четвртине 19. века. Златарски радови сачувани 

у породичној заоставштини нишких Јанковића, оз-
начени његовим мајсторским жиговима [ђ м ј], 

послужили су као поуздано средство иденти-
фикације црквеног сребра означе-
ног истим златарским пунцама. 
Крајем друге половине 19. века и 

првих деценија наредног, у Нишу су 
такође деловали златари Дина Јовановић 

и Стаменко Јоцић. 

Важан догађај који је окупио најбоље мајсто-
ре филигранске уметности била је Светска 

изложба у Паризу 1900. године, на којој су као 
представници Краљевине Србије, уз београдске 
и ужичке златаре, изабрани да учествују од стра-
не професора Михаила Валтровића и Драгутина 
Милутиновића најзнаменитији мајстори Ниша, 
Лесковца и Пирота. Нишке кујунџије Стаменко 
Јоцић и Дина Јовановић приказали су употребне 
предмете од сребра, попут чинија и ауфсеца, зарфова, 
цигарлука, сервиса за ликер, рамова за огледала, свећњака, 
кутија за накит, те различитих типова кандила и црквених утвари. Из Пирота 
су на изложби учествовали златари Димитрије Јовановић и браћа Димитрије и 
Стојан Петровић, који су приказали сребрно посуђе и кашичице, те стреласте и 

округле пафте, гривне, различите форме традиционалног накита Пони-
шавља попут игала типа „Керачаска” и „Звезда”. Најзапаженији рад 

пиротских мајстора била је сребрна и позлаћена чаша украшена 
филиграном са натписом: „Димитрије Петровић – Златар Јуве-

лир Пирот Србија 1900”, данас у збирци Етнографског музеја 
у Београду. Радови пиротских златара сачувани су у Музеју 

црквених старина Епархије нишке, попут престоног крста 
Старе цркве златара Мите Петровића или сребрних пути-
ра истог мајстора из цркве Светог Николе у Станичењу. 
Поред радова поменутих златара, у црквама Пирота и 
околине могу се наћи и масивни уметнички радови од 
сребра, попут пара рипида кујунџије Стоје Диминог, 

израђених 1842. године из ризнице Старе варошке цркве. 
Музеј Понишавља у Пироту у збирци поседује велики број па-

фти и различитог сребрног накита израђиваног од филиграна, 
који представља спону профаног и сакралног златарства, дајући 
увид у уметнички опсег мајстора који су израђивали различите 
предмете од сребра.

Оков 
иконе 

кујунџије 
Ђорђа 

Јанковића

Престони крст 
пиротских златара 

Димитрија и 
Стојанчета 
Петровића

Путир од 
сребра из 
Богородичине 
цркве села 
Гркиња, друга 
половина 
19. века

52

нв\
И

з 
света




 културе







Народни музеј у 
Врању у збирци 
поседује већи 
број веома фино 
моделованих 
предмета 
од сребрног 
филиграна, попут 
накита и женских 
појасева.

Лесковачки кујунџија Костадин – Дика Јовановић био је мајстор из-
раде предмета од сребрног филиграна, и такође један од учес-

ника Светске изложбе у Паризу одржане 1900. године. Он се пуб-
лици у павиљону Краљевине Србије представио различитим 
сребрним употребним предметима, попут пехара, свећњака и 
послужавника, те старим формама накита за главу – тепелука. 
Музеј црквених старина Епархије нишке баштини и предмете 
од сребрног филиграна пореклом из Старе лесковачке цркве. 
Реч је о неколико престоних крстова окованих сребрним фи-
лиграном, попут крста попадије Неде који је израђен 1906. го-
дине. Форма филигранског окова и начин украшавања остали 
су доследни онима из ранијих столећа, који су поимани као на-
ставак старије православне традиције. Као репрезентативан рад 
лесковачких мајстора издваја се пар венчила од сребрне искуцане 
траке са нарочито декорисаном почелицом од сребрног филигра-
на. У лесковачком Народном музеју, поред разноврсних предмета од 
сребра, сачувана је у потпуности и изложена кујунџијска радионица са 
свим припадајућим алатима карактеристичним за овај уметнички занат.

У Епархији врањској сачуван је сразмерно мали број предмета, значајан је пу-
тир цркве у Собини од масивног сребра из 1841. године, дарохранилница 

врањске Саборне цркве из друге половине 19. века у облику петокуполне цркве, 
као и један фино моделован филигрански крст од позлаћеног сребра украшен 
коралима и тиркизом, који се такође чува у ризници врањског катедралног хра-
ма. У манастиру Свети Прохор Пчињски похрањен је већи број сребрних релик-
вијарних кивота, чија је функција била везана за поклоњење моштима свети-
теља. Поједини кивоти били су намењени  сакупљању милостиње за манастир у 

удаљеним крајевима, коју су вршили нарочити калуђе-
ри – таксидари, носећи сребрне кивоте са собом и свр-
шавајући поједине Свете тајне. Народни музеј у Врању 
у збирци поседује већи број веома фино моделованих 

предмета од сребрног фи-
лиграна, попут накита и 
женских појасева, који су 
сведочанство прошлости 
и богатства ове важне 
трговачке чаршије.

Током новембра и децембра 2024. године 
одржан је циклус предавања посвеће-

них различитим феноменима који се 
тичу златарства и филигранске 

уметности југа Србије, у на-
родним музејима Ниша, 

Лесковца и Врања, те Му-
зеју Понишавља у Пироту, као 

и у Музеју црквених старина Епархије нишке у Нишу. Овај 
популарни циклус је за циљ имао представљање богате умет-
ничке заоставштине златарских мајстора југа Србије који су зна-
чајно обликовали свакодневицу као и црквену визуелну културу 
у претходна три столећа. Предавања су одржана у организацији научног 
стручног Друштва за проучавање примењене и златарске уметности из 
Београда под покровитељством Министарства културе Републике Ср-
бије. У сарадњи са Музејом црквених старина Епархије нишке, поменуто 
научно друштво планира публикацију почетком текуће године која ће 
за циљ имати упознавање шире јавности са богатством културне 
баштине јужне Србије, коју чине златарски и кујунџијски радови 
наших мајстора.

Филигранска чаша 
Димитрија Петровића, 
златара из Пирота, 
1900. година

Пар сребрних 
венчила украшених 
филиграном из 
Старе цркве у 
Лесковцу

Крст попадије 
Неде из Старе 
цркве у Пироту, 
1906. година

53

нг\

И
з 

света



 културе








Активности Верског 
добротворног старатељства 

„Добри Самарјанин” 
Епархије нишке

06
6 

82
 8

8 
91

8
vd

s.d
ob

ri
sa

m
ar

ja
ni

n@
ep

ar
hi

ja
-n

is
ka

.rs
vd

s.e
pa

rh
ija

ni
sk

a.
rs

ПРИПАДНИЦИ 63. ПАДОБРАНСКЕ БРИГАДЕ 
ДАЛИ ДОПРИНОС АКЦИЈИ „ДА НЕ БУДЕ ГЛАДНИХ”

Припадници 63. Падобранске бригаде донирали су 5. новембра 2024. 
године прехрамбене производе, одазвавши се позиву Верског до-

бротворног старатељства Епархије нишке, које је по благослову Њего-
вог високопреосвештенства Митрополита нишког г. Арсенија покрену-
ло акцију прикупљања хране „Да не буде гладних”.

ДОНАЦИЈА ОКЛОПНО-ИЗВИЂАЧКОГ БАТАЉОНА 
ВОЈСКЕ СРБИЈЕ ВЕРСКОМ ДОБРОТВОРНОМ

СТАРАТЕЉСТВУ ЕПАРХИЈЕ НИШКЕ

Припадници Оклопно-извиђачког батаљона Војске Србије, на челу 
са командантом, мајором Предрагом Петровићем, уручили су 2. 

децембра 2024. године Верском добротворном старатељству Епархије 
нишке донацију у виду кондиторских производа. 

ПОДЕЛА НАМИРНИЦА ПРИКУПЉЕНИХ 
ТОКОМ АКЦИЈЕ „ДА НЕ БУДЕ ГЛАДНИХ”

Завршна фаза реализације акције Верског добротворног старатељства 
Епархије нишке, под називом „Да не буде гладних”, одвија се током 

новембра и децембра 2024. године на подручју архијерејских намес-
ништава Епархије нишке, поделом прикупљених намирница онима 
којима је то најпотребније. Прва су са поделом прикупљених добара за-
почела намесништва алексиначко, белопаланачко и пиротско.

СЛАВА ВЕРСКОГ ДОБРОТВОРНОГ СТАРАТЕЉСТВА 
ЕПАРХИЈЕ НИШКЕ „ДОБРИ САМАРЈАНИН”

Дана 25. новембра 2024. године, на дан Светог Јована Милостивог, у 
Храму Светог цара Константина и царице Јелене у Нишу служена 

је Света литургија поводом славе Верског добротворног старатељства 
Епархије нишке. Светим евхаристијским сабрањем началствовао је 
архимандрит Мардарије Ковачевић, игуман манастира Светог Јована 
Богослова у Поганову, уз саслужење неколицине протојереја, пароха, 
војних свештеника и ђакона из Ниша и других места Епархије нишке. 
На крају свештеног сабрања, координатор Верског добротворног стара-
тељства протонамесник Синиша Никитовић је истакнутим сарадници-
ма уручио благодарнице.

ДОНАЦИЈЕ ВЕРСКОГ ДОБРОТВОРНОГ СТАРАТЕЉСТВА 
ЕПАРХИЈЕ НИШКЕ УСТАНОВАМА И ЦЕНТРИМА

Верско добротворно старатељство Епархије нишке обезбедило је до-
нацију у виду пакета намирница Дневном боравку „Дуга” Удружења 

за помоћ МНРО у Лесковцу, коју су 11. новембра 2024. године уручили 
протонамесник Синиша Никитовић, координатор Верског добротвор-
ног старатељства, и протојереј Далибор Стефановић, архијерејски на-
месник лесковачки. 
Донација Верског довротворног старатељства Епархије нишке уручена 
је 28. новембра 2024. године Општинској организацији глувих и наглу-
вих из Блаца.
Још једна донација Верског добротворног старатељства Епархије нишке 
уручена је 2. децембра 2024. године Центру за пружање услуга социјал-
не заштите „Мара” у Нишу.
Још једна донација Верског добротворног старатељства Епархије нишке 
уручена је 5. децембра 2024. године Црвеном крсту у Медвеђи.

54

нд\
С

Л
У

Ж
БЕ

Н
И

 Д
ЕО



И
зв

ор
: v

ds
.ep

ar
hi

ja
ni

sk
a.

rs

ПОРОДИЦА ДАЦИЋ ИЗ МЕДВЕЂЕ 
УСЕЉЕНА У НОВИ ДОМ

Његово високопреосвештенство Митрополит нишки г. Арсеније 
посетио је 30. децембра 2024. године Медвеђу, где је у нови дом 

усељена породица Дацић из Медвеђе. Ова кућа, шеста по реду изграђе-
на током велике акције Епархије нишке, уручена је овој четворочланој 
породици у присуству председника Општине Медвеђа Драгана Кулића. 
Средства за изградњу овог стамбеног простора обезбедило је Верско 
добротворно старатељство уз помоћ многих добротвора, а нови дом је 
освећен од стране Његовог високопреосвештенства. Митрополит ниш-
ки г. Арсеније и председник Кулић изразили су своје задовољство током 
реализације овог великог и значајног пројекта, чиме је до сада већ шест 
вишедетних породица усељено у нове домове. 

ДЕЉЕЊЕ ПРАЗНИЧНИХ ПАКЕТИЋА 
ШИРОМ ЕПАРХИЈЕ НИШКЕ

Током празничних дана, широм Епархије нишке подручно свештен-
ство је у својим локалним парохијским заједницама организовало 

поделу пакетића прикупљених током акције „Један слаткиш – један 
осмех”, коју је, са благословом Његовог високопреосвештенства Мит-
рополита нишког г. Арсенија, покренуло Верско добротворно стара-
тељство Епархије нишке. Акција прикупљања слаткиша организована 
је успешно, уз учешће великог броја људи. 

ХУМАНИТАРНА ОРГАНИЗАЦИЈА „СВИ ЗА КОСМЕТ” 
УРУЧИЛА ПРАЗНИЧНЕ ПАКЕТИЋЕ ВЕРСКОМ 

ДОБРОТВОРНОМ СТАРАТЕЉСТВУ

И ове године настављена је сарадња хуманитарне организације „Сви 
за Космет” и Епархије нишке. Дана 15. јануара 2025. године, ор-

ганизација „Сви за Космет” уручила је Верском добротворном стара-
тељству Епархије нишке празничне пакетиће.

„НАШИ СРБИ” ДАЛИ ДОПРИНОС ПРАЗНИЧНОЈ АКЦИЈИ 
ВЕРСКОГ ДОБРОТВОРНОГ СТАРАТЕЉСТВА

Хуманитарна организација „Наши Срби” из Чикага у склопу акције 
прикупљања и поделе слаткиша деци са подручја Епархије нишке, 

приложила је прикупљене пакетиће које су протонамеснику Синиши 
Никитовићу, координатору Верског добротворног старатељства, уру-
чиле госпођа Кети Фенслоу и госпођа Мира Гушић. 

НОВА ЕЛЕКТРОХИРУРШКА ЈЕДИНИЦА 
УРУЧЕНА ОПШТОЈ БОЛНИЦИ У ПИРОТУ

Његово високопреосвештенство Митрополит нишки г. Арсеније 
посетио је 21. јануара 2025. године Општу болницу Пирот, у пра-

тњи протонамесника Синише Никитовића, координатора Верског до-
бротворног старатељства Епархије нишке, и јереја Душка Видачића, 
архијерејског намесника пиротског. Повод за посету овој здравственој 
установи било је уручење донације у виду нове електрохируршке једи-
нице „ERBE VIO 3”, која је дар верног народа из Сједињених Америчких 
Држава. Парохијани храма Светог архангела Михаила из Саратоге, Са-
везне државе Калифорнија, који припада Епархији западноамеричкој 
Српске православне цркве, прикупили су неопходна средства којим је 
овај хируршки апарат купљен. Донацију је примио директор Опште 
болнице, др Момчило Бојкић. 

НИШКИ ЗАВОД ЗА ТРАНСФУЗИЈУ КРВИ УРУЧИО 
ЗАХВАЛНИЦУ ВЕРСКОМ ДОБРОТВОРНОМ СТАРАТЕЉСТВУ

Верском добротворном старатељству Епархије нишке уручена је 22. 
јануара 2025. године захвалница од стране нишког Завода за транс-

фузију крви, у знак успешне сарадње у акцијама добровољног давања 
крви које су ове две установе заједно организовале.

55

не\

С
Л

У
Ж

БЕ
Н

И
 Д

ЕО



М
ед

иј
ск

о-
ин

ф
ор

ма
ти

вн
а 

сл
уж

ба
 

Еп
ар

хи
је

 н
иш

ке
ВИСОКОПРЕОСВЕЋЕНА ГОСПОДА АРХИЈЕРЕЈИ 

У ПОСЕТИ ЕПАРХИЈИ НИШКОЈ

У недељу двадесету по Педесетници, 10. новембра 2024. године, у 
нишком Саборном храму литургијски је прослављен имендан 

Његовог високопреосвештенства Митрополита нишког г. Арсенија, 
дан празника Светог Арсенија Сремца. Началствујућем архијереју 
древне нишке епископије саслуживали су Високопреосвећена господа 
архијереји: рашко-призренски Теодосије и тимочки Иларион.
У среду, 27. новембра 2024. године, у Светосавском дому, у порти ниш-
ког Саборног храма Силаска Светога Духа на апостоле, одржана је 
промоција нове књиге Његовог високопреосвештенства Митрополи-
та немачког г. Григорија, под називом „Странац у шуми”. Високопре-
освећеног Владику Григорија је најпре срдачно дочекао Његово висо-
копреосвештенство Митрополит нишки г. Арсеније, упознавши га са 
историјатом и значајем нишког Саборног храма.
На празник Светог оца Николаја, крсну славу Митрополита нишког, 
19. децембра 2024. године, Високопреосвећени г. Арсеније служио је 
Свету архијерејску литургију у нишкој Саборној цркви Силаска Све-
тога Духа на апостоле. Саслуживали су Његово високопреосвештен-
ство Митрополит шумадијски г. Јован и Његово преосвештенство 
Епископ шабачки г. Јеротеј.

ПРОМОЦИЈА КЊИГЕ МИТРОПОЛИТА ГРИГОРИЈА 
„СТРАНАЦ У ШУМИ” У СВЕТОСАВСКОМ ДОМУ 

У НИШУ

У сали Светосавског дома у порти нишког Саборног храма Силаска 
Светога Духа на апостоле, 27. новембра 2024. године, одржана је 

промоција књиге Његовог високопреосвештенства Митрополита не-
мачког г. Григорија, „Странац у шуми”. Поред самог аутора, о књизи су 
говорили нишки писци Дејан Стојиљковић и Бранислав Јанковић. На 
крају вечери, Високопреосвећени митрополит је потписивао пример-
ке новог дела, које су заинтересовани читаоци овом приликом могли 
да набаве. Написано као лична исповест, оно доноси увид у седмого-
дишње монашко искуство које је стекао пре него што је постао епи
скоп. „Странац у шуми” није само књига о животу једног монаха, већ 
и о свима који траже пут кроз живот, који се сусрећу са изазовима и 
који у себи носе вечна питања која се постављају пред сваког човека.

БОЖИЋНИ КОНЦЕРТ 
У НИШУ 2024.

Са благословом Његовог високопреосвештенства Архиепископа и 
Митрополита нишког г. Арсенија, другога дана Рођења Христо-

вог 2024. године у Нишу одржан је традиционални Божићни концерт 
Нишке црквене певачке дружине „Бранко”. У име Митрополита ниш-
ког, протојереј ставрофор Бранислав Цинцаревић, старешина Сабор-
ног храма Силаска Светог Духа на апостоле, обратио се присутнима, 
посебно захваљујући родитељима најмлађих учесника на васпитању 
своје деце. Програм концерта обухватио је српске, руске, грчке, ук-
рајинске и афричке песме, као и божићне композиције на шпанском 
и енглеском језику. Посебан допринос дали су Дечје-омладински хор, 
под вођством гђе Јоване Микић, и Мешовити хор којим је дириговала 
госпођа Сара Цинцаревић. Народне песме у пратњи оркестра унеле су 
додатну топлину и оживеле дух традиције. Публика је срдачно поздра-
вила Црквено-играчки ансамбл НЦПД „Бранко” са уметничким руко-
водиоцем Маријаном Цветковић - Кесар, као и чланове Дечје-драмске 
секције НЦПД „Бранко”, чији је руководилац Сузана Миловановић.

56

нѕ\
И

З 
Л

ЕТ
О

П
И

С
А

 Е
П

А
РХ

И
ЈЕ

 Н
И

Ш
К

Е



НИШКА 
ЦРКВЕНА ПЕВАЧКА ДРУЖИНА „БРАНКО” 

У ВАТИКАНУ

Мешовити хор Нишке црквене певачке дружине „Бранко” насту-
пио је 25. јануара 2025. године у Ватикану у Базилици Светог 

апостола Павла изван зидина, као резултат сарадње која је настала 
након учешћа Папског хора Сикстинске капеле на VIII међународном 
фестивалу духовне музике „Музички едикт” 2023. године у Нишу. Хор 
НЦПД „Бранко” имао је прилику да изведе програм српске духовне 
музике у трајању од 35 минута. Презентована је лепеза композиција, 
од најстаријих српских записа из ХV века Исаије Србина, преко ком-
позиција Корнелија Станковића и Стевана Стојановића Мокрањца, 
све до младих савремених српских композитора као што је Хаџи Јаков 
Милутиновић. У Базилици Светог апостола Павла било је присутно 
око две хиљаде верника, као и дипломатски кор са више од четрде-
сеторо представника акредитованих при Светој столици. Вечерњој 
служби коју је предводио папа Франциско присуствовао је и Кардинал 
г. Ладислав Немет, београдски надбискуп, као и бројне високе звани-
це из Ватикана и читавог света. Овом свечаном догађају присуство-
вао је изасланик Његове светости Патријарха српског г. Порфирија, 
Епископ топлички г. Петар. Хор „Бранко” је добио прилику да затвори 
догађај Химном Светом Сави, који је као раван апостолима код Срба 
формирао хришћански идентитет.

СВЕТОСАВСКА АКАДЕМИЈА 
У НИШУ 2025.

С благословом Његовог високопреосвештенства Архиепископа и 
Митрополита нишког г. Арсенија, у организацији Црквене општи-

не Ниш и Нишке црквене певачке дружине „Бранко”, 25. јануара 2025. 
године у Дому Војске у Нишу одржана је свечана академија уочи праз-
ника Светога Саве, првог Архиепископа српског и просветитеља. На 
почетку програма присутне је пригодним уводним речима поздравио 
Високопреосвећени митрополит. Потом је реч преузео беседник ово-
годишње Светосавске академије, протојереј ставрофор проф. др Вла-
димир Вукашиновић, редовни професор Православног богословског 
факултета Унивезитета у Београду. Уследио је уметнички програм, уз 
учешће оркестра Копнене војске Србије из Ниша под управом дири-
гента Дејана Ђорђевића, Дечје-омладинског хора НЦПД „Бранко” са 
диригентом гђом Јованом Микић, хора Богословије Светог Кирила 
и Методија у Нишу под вођством протођакона Ђорђа Филиповића, 
Црквено-играчког ансамбла НЦПД „Бранко”, СМУ „Срна”, на челу са 
уметничким руководиоцем гђом Маријаном Ц. Кесар и Дечје-драмске 
секције НЦПД „Бранко” коју води гђа Сузана Миловановић. Акаде-
мији су присуствовали свештенство Епархије нишке, представници 
градских власти, командант Копнене војске генерал-потпуковник 
Милосав Симовић, председници нишких градских општина, декани, 
професори, као и бројне Нишлије. 

57

И
З 

Л
ЕТ

О
П

И
С

А
 Е

П
А

РХ
И

ЈЕ
 Н

И
Ш

К
Е

нз\



Служења
Архиепископа и

Митрополита
нишког

господина
Арсенија

1. новембра 
2024. године 

до 27. јануара 2025, 
Његово високопреосвештенство 

Архиепископ и 
Митрополит нишки 

г. Арсеније је:

У периоду од

3. новембра – у недељу 
деветнаесту по Духовима 

саслуживао на Светој архијереј
ској литургији којом је началство-
вао Његова светост Патријарх 
српски г. Порфирије у Храму Ро
ђења Пресвете Богородице у Заје-
чару (Епархија тимочка), пово-
дом 190-годишњице од оснивања 
Епархије тимочке;

8. новембра – на празник 
Светог великомученика 

Димитрија 
служио Свету архијерејску ли
тургију у Манастиру Светог вели-
комученика Димитрија код Ди-
митровграда, на дан манастирске 
славе;

10. новембра – у недељу 
двадесету по Духовима, 

на дан Светог Арсенија Сремца, 
служио Свету архијерејску ли
тургију у Саборном храму Си-
ласка Светога Духа на апостоле у 
Нишу, поводом свог имендана;

14. новембра – у четвртак 
недеље двадесет прве 

по Духовима, на дан Светих 
врачева Козме и Дамјана, 
служио Свету архијерејску ли
тургију у Храму Светих врачева 
Козме и Дамјана у Специјалној 
болници за психијатријске боле-
сти у Горњој Топоници код Ниша, 
на дан славе ове здравствене 
установе;

16. новембра – у суботу 
недеље двадесет прве по 

Духовима, на дан Обновљења 
Храма Светог великомученика 
Георгија – Ђурђиц, 
служио Свету архијерејску ли
тургију у Храму Светог великому
ченика Георгија у Манастиру Тем-
ска, на дан манастирске славе;

17. новембра – у недељу 
двадесет прву по Духовима 

служио Свету архијерејску ли-
тургију у Храму Светих враче-
ва Козме и Дамјана у Горњем 
Кординцу (Архијерејско наме
сништво топличко, Парохија ба-
линовачка);

21. новембра – на празник 
Сабора Светог 

архангела Михаила, 
служио Свету архијерејску ли-
тургију у Саборном храму Си-
ласка Светога Духа на апостоле у 
Нишу, на дан славе Саборног хра-
ма Светих архангела у Нишу;

24. новембра – у недељу 
двадесет другу по 

Духовима
саслуживао на Светој архијереј
ској литургији којом је началство-
вао Његова светост Патријарх 
српски г. Порфирије у Саборном 
храму Светог Саве у Лондону 
(Епархија великобританска и ир-
ска), на устоличењу Његовог пре-
освештенства Епископа велико-
британског и ирског г. Нектарија;

1. децембра – у недељу двадесет 
трећу по Духовима 

служио Свету архијерејску ли-
тургију у Храму Васкрсења у 
Нишу;

4. децембра – на празник 
Ваведења Пресвете 

Богородице 
служио Свету архијерејску ли-
тургију у Храму Ваведења Пресве-
те Богородице у Манастиру Сиће-
во, на дан манастирске славе;

14. децембра – у суботу 
недеље двадесет пете 

по Духовима 
служио Свету архијерејску ли-
тургију у Храму Светог велико-
мученика Георгија у Манастиру 
Рујан (Епархија жичка), поводом 
12. годишњице од упокојења Ње-
говог преосвештенства Епископа 
жичког г. Хризостома;

15. децембра – у недељу 
двадесет пету по Духовима 

служио Свету архијерејску ли-
тургију у Храму Светог цара Кон-
стантина и царице Јелене у Нишу;

58

С
Л

У
Ж

ЕЊ
А

 А
рхиепископа











 и

 М
итрополита











 Н

И
Ш

КО
Г

ни\



М
ед

иј
ск

о-
ин

ф
ор

ма
ти

вн
а 

сл
уж

ба
 Е

па
рх

иј
е 

ни
ш

ке

19. децембра – на празник 
Светог Николаја, 

Архиепископа мирликијског 
чудотворца – Никољдан, 
служио Свету архијерејску ли-
тургију у Саборном храму Сила
ска Светога Духа на апостоле у 
Нишу;

22. децембра – у недељу 
двадесет шесту по 

Духовима 
служио Свету архијерејску ли-
тургију у Храму Светог Пантелеј-
мона у Нишу;

29. децембра – у недељу 
двадесет седму по 

Духовима 
служио Свету архијерејску ли
тургију у Храму Свете Петке у 
Нишу;

5. јануара – у недељу 
двадесет осму по Духовима

служио Свету архијерејску ли
тургију у Саборном храму Си-
ласка Светога Духа на апостоле у 
Нишу;

6. јануара – на дан навечерја 
Рођења Христовог 

служио Свету архијерејску ли-
тургију у Храму Светог Василија 
Острошког у Нишу; истога дана 
служио велико повечерје уочи Ро
ђења Христовог у Храму Светог 
цара Константина и царице Јелене 
у Нишу;

7. јануара – на празник 
Рођења Христовог 

служио Свету архијерејску литур
гију у Саборном храму Силаска 
Светога Духа на апостоле у Нишу;

8. јануара – другог дана 
празника Рођења Христовог, 

на дан Сабора Пресвете 
Богородице, 
служио Свету архијерејску ли-
тургију у Храму Рођења Христо-
вог – Старој цркви пазарској у 
Пироту, на дан храмовне славе;

9. јануара – трећег дана 
празника Рођења Христовог, 

на дан Светог првомученика и 
архиђакона Стефана, 
служио Свету архијерејску ли-
тургију у Храму Рођења Пресвете 
Богородице у Лесковцу;

12. јануара – у недељу 
двадесет девету 

по Духовима 
служио Свету архијерејску ли-
тургију у Храму Светог Николаја 
у Нишу;

13. јануара – у понедељак 
недеље тридесете по 

Духовима, на дан празника 
Светог Доситеја исповедника 
загребачког и нишког, 
служио свеноћно бденије са Све-
том архијерејском литургијом у 
Саборном храму Светих арханге-
ла у Нишу;

14. јануара – на празник 
Обрезања Господњег и 

Светог Василија Великог 
служио Свету архијерејску ли-
тургију у Храму Силаска Светога 
Духа на апостоле у Власотинцу;

15. јануара – у среду недеље 
тридесете по Духовима, на 

празник Преподобног Серафима 
Саровског, 
служио Свету архијерејску ли-
тургију у Храму Успења Пресве-
те Богородице у Манастиру Су
ково, поводом имендана архи
мандрита Серафима, настоја-
теља Манастира;

18. јануара – на дан навечерја 
Богојављења 

служио Свету архијерејску литур-
гију са великим водоосвећењем у 
Храму Светог цара Константина 
и царице Јелене у Нишу;

19. јануара – на празник 
Богојављења 

служио Свету архијерејску литур-
гију са великим водоосвећењем у 
Саборном храму Силаска Светога 
Духа на апостоле у Нишу;

20. јануара – на празник 
Сабора Светог 

Јована Крститеља 
саслуживао на Светој архијереј
ској литургији којом је началство-
вао Његова светост Патријарх 
српски г. Порфирије у Саборном 
храму Светих архангела у Београ-
ду (Архиепископија београдско-
карловачка);

26. јануара – у недељу 
тридесет прву по 

Духовима 
служио Свету архијерејску ли-
тургију у Саборном храму Си-
ласка Светога Духа на апостоле у 
Нишу.
 

27. јануара – на празник 
Светог Саве, првог 

Архиепископа српског, 
служио Свету архијерејску ли-
тургију у Саборном храму Си-
ласка Светога Духа на апостоле у 
Нишу.

59

нf\

С
Л

У
Ж

ЕЊ
А

 А
рхиепископа











 и

 М
итрополита











 Н

И
Ш

КО
Г



И зато треба 
да се волимо, 
поштујемо, 
ценимо, не 
једни друге 
да нападамо, 
клевећемо, 
да вршимо 
било какво 
насиље једни 
над другима, 
већ у нашим 
срцима да 
влада љубав.

Архиепископ и
Митрополит нишки

г. Арсеније

Свети Сава је 
анђео чувар 

српског народа
Део беседе одржане на

Светој архијерејској литургији 
на празник Светог Саве, 
27. јануара 2025. године, 

у Саборном храму
Силаска Светога Духа

на апостоле у Нишу

абрали смо се у овој светињи данас 
да литургијски прославимо Све-

тога оца нашега Саву, оца 
наше помесне Српске 
православне цркве, 

оца наше државе, оца 
наше просвете и културе, оца 

наше медицине, оца нашег законодав-
ства, оца наше књижевности, оца наше 
дипломатије и свега онога што је 
свето, лепо, честито и корисно 
у нашем народу, али пре свега 
светитеља цркве Божје, који 
је себе осветио Христом. 

Иако су родитељи њега 
планирали да буде 

један од удеоних владара 
српске тада кне-
жевине, он се оп-
ределио за Царство 
Божје. И зато је 
Свети Сава постао 
Свети Сава, а није 
остао само Растко 
Немањић, један од 
владара. Просвећен 
светлошћу Христо-
вом, вером, љубављу 
којом је срце њего-
во преобилно било 
испуњено, он се из 
Хиландара вратио 
у своју отаџбину да 
служи своме наро-
ду. И зато што је био 

Христов, зато је и могао да 
учини све што је учинио за 
нас, за свој народ. 

Све што је радио било је утемељено на дубокој 
вери у Христа, на речима јеванђелским. Зато 

је све што је установио Свети Сава опстало и 
остало до дана данашњег. И наш 
народ, ма шта ко рекао за нас, 
јесте дубоко хришћански народ, 
без обзира што су разни освајачи, 
завојевачи, разни политички сис-
теми покушавали да га обезбоже, 
одвоје од Христа. Нису у томе ус-
пели, зато што је Свети Сава те-
меље дубоко закопао, а ти темељи 
се налазе на Јеванђељу Христо-
вом. А Христос није обичан чо-
век, већ је Богочовек. И црква 
није обична земаљска институ-
ција, каквом је многи сматрају, 
већ је богочовечански организам, 
Тело Христово којем је глава сâм 
Христос, и лађа спасења, која иде 
и плови ка вечности.

Све је то добро знао Свети Сава. Зато је брод 
нашег малог народа на овом ветровитом и 

бурном Балкану везао чврсто за цркву Христо-
ву, везао чврсто за самога Христа. И зато наш 

народ, где год се налазио на овој планети, 
Светога Саву носи у своме срцу. 
И где год наш народ живео, на 
било ком континенту, прве 
цркве које је подизао, подизао 

је управо њему, Светом Сави. 
Где год живи наш народ, Светог 
Саву је носио у срцу, јер је знао 
да је једино Свети Сава онај 

који је очувао и чува идентитет 
нашег народа. Он је анђео чувар 
који чува Србију и чува свакога 
од нас.

И не смемо заборавити за 
шта је све Свети Сава за-

служан. Мислим да је најваж-
није од свега да је миритељ 

своје браће. Сви смо ми браћа и сестре. 
И зато треба да се волимо, поштујемо, 
ценимо, не једни друге да нападамо, 
клевећемо, да вршимо било какво на-
сиље једни над другима, већ у нашим 
срцима да влада љубав. И да Свети Сава 
буде тај огњени стуб који ће да води 
наш народ у будућност, јер су вреднос-
ти Светог Саве, оне којима нас је учио 
Свети Сава, вечне и непролазне: а то је 

јеванђеље Христово, то је православље, 
то је светосавље. Као људи, као народ 
Божји, као српски народ, једино ако 
идемо путем Светога Саве, можемо да 
опстанемо и да останемо у овим бу-
рним временима пуним искушења.

И не смемо 
заборавити 

за шта је 
све Свети 

Сава 
заслужан. 

Мислим 
да је 

најважније 
од свега да 
је миритељ 
своје браће. 

Сви смо 
ми браћа и 

сестре. 

60

x \
Епархијски










 живот







www.radioglas.rs

radioglaseparhijeniske

Радио ГЛАС

radioglasnis

Радио Православне епархије нишке

92 МHz

Интернет 
продавница

верских 
АРТИКАЛА

Примање онлајн 
поруџбина нон-стоп

Адреса:
prodavnica.eparhijaniska.rs

Контакт:
prodavnica@eparhijaniska.rs

тел. +381 (0)18 415 05 05

Православна 
Епархија нишка

Књижара–галерија 
Свети Цар 
Константин 
Нова адреса:
18000 Ниш
ул. Обреновићева 124
(код Маргера)

prodavnicaeparhijeniske

prodavnicaeparhijeniske




